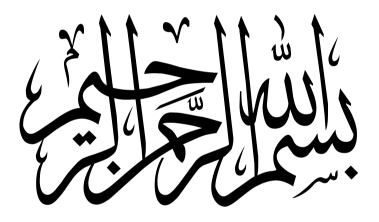




ويسالهاكاكا

ത്രമ്പയില് പ്രത്യാത്തിലുന്നു പ്രത്യാത്ര പ്രത്ര പ്രത്യാത്ര പ്രത്യ പ്രവ്യ പ്രത്യ പ്രത്യ

العدد: 203 الجزء الأول السنة : 56 جمادي الأولى 1444هـ



## معلومات الإيداع

#### النسخة الورقية:

تم الإيداع في مكتبة الملك فهد الوطنية برقم ١٤٣٩/٨٧٣٦ وتاريخ ١٤٣٩/٠٩/١هـ الرقم التسلسلي الدولي للدوريات (ردمد) ٧٨٩٨-١٦٥٨

#### النسخة الإلكترونية:

تم الإيداع في مكتبة الملك فهد الوطنية برقم ١٤٣٩/٨٧٣٨ وتاريخ ١٤٣٩/٠٩/١هـ الرقم التسلسلي الدولي للدوريات (ردمد) ١٦٥٨-٧٩-١

### الموقع الإلكتروني للمجلة:

http://journals.iu.edu.sa/ILS/index.html

# ترسل البحوث باسم رئيس تحرير المجلة إلى البريد الإلكتروني: es.journalils@iu.edu.sa

(الآراء الواردة في البحوث المنشورة تعبر عن وجهة نظر الباحثين فقط، ولا تعبر بالضرورة عن رأي المجلة)

### الهيئة الاستشارية

أ.د. سعد بن تركى الخثلان عضو هيئة كبار العلماء (سابقًا) سمو الأمير د. سعود بن سلمان بن مُحَد آل سعود أستاذ العقيدة المشارك بجامعة الملك سعود معالى الأستاذ الدكتور يوسف بن مُحِد بن سعيد عضو هيئة كبار العلماء ونائب وزير الشؤون الإسلامية والدعوة والإرشاد أ.د. عياض بن نامي السلمي رئيس تحرير مجلة البحوث الإسلامية أ.د. عبد الهادي بن عبد الله حميتو أستاذ التعليم العالى في المغرب أ.د. مساعد بن سليمان الطيار أستاذ التفسير بجامعة الملك سعود أ.د. غانم قدوري الحمد الأستاذ بكلية التربية بجامعة تكريت أ.د. مبارك بن سيف الهاجري عميد كلية الشريعة بجامعة الكويت (سابقاً) أ.د. زين العابدين بلا فريج أستاذ التعليم العالى بجامعة الحسن الثابي أ.د. فالح بن محمّد الصغير أستاذ الحديث بجامعة الإمام مُحَلَّد بن سعود الإسلامية أ.د. حمد بن عبد المحسن التويجري

أستاذ العقيدة بجامعة الإمام مُحَدّ بن سعود الإسلامية

#### هيئة التحرير

أ.د. عبد العزيز بن جليدان الظفيري
 أستاذ العقيدة بالجامعة الإسلامية
 (رئيس التحرير)

أ.د. أحمد بن باكر الباكري أستاذ أصول الفقه بالجامعة الإسلامية (مدير التحرير)

أ.د. باسم بن حمدي السيد أستاذ القراءات بالجامعة الإسلامية أ.د. أمين بن عايش المزيني أستاذ التفسير وعلوم القرآن بالجامعة الإسلامية

أ.د. أحمد بن مُجَدّ الرفاعي أستاذ الفقه بالجامعة الإسلامية

أ.د. عمر بن مصلح الحسينيأستاذ فقه السنة بالجامعة الإسلامية

\*\*\*

سكرتير التحرير: د. علي بن مُجَّد البدراني قسم النشر: د. عمر بن حسن العبدلي

## قواعد النشر في الجلة (\*)

- أن يكون البحث جديداً؛ لم يسبق نشره.
- أن يتسم بالأصالة والجدّة والابتكار والإضافة للمعرفة.
  - أن لا يكون مستلًّا من بحوثِ سبق نشرها للباحث.
- · أن تراعى فيه قواعد البحث العلميّ الأصيل، ومنهجيّته.
- ألا يتجاوز البحث عن (١٢٠٠٠) ألف كلمة، وكذلك لا يتجاوز (٧٠) صفحة.
  - يلتزم الباحث بمراجعة بحثه وسلامته من الأخطاء اللغوية والطباعية.
  - في حال نشر البحث ورقيا يمنح الباحث (١٠) مستلات من بحثه.
- في حال اعتماد نشر البحث تؤول حقوق نشره كافة للمجلة، ولها إعادة نشره ورقيّاً أو إلكترونيّاً، ويحقّ لها إدراجه في قواعد البيانات المحلّية والعالمية بمقابل أو بدون مقابل وذلك دون حاجة لإذن الباحث.
- لا يحقّ للباحث إعادة نشر بحثه المقبول للنّشر في المجلّة في أي وعاء من أوعية النّشر إلاّ بعد إذن كتابي من رئيس هيئة تحرير المجلة.
  - نمط التوثيق المعتمد في المجلة هو نمط (شيكاغو) (Chicago).
    - أن يكون البحث في ملف واحد ويكون مشتماً على:
  - صفحة العنوان مشتملة على بيانات الباحث باللغة العربية والإنجليزية.
    - مستخلص البحث باللغة العربيّة، و باللغة الإنجليزيّة.
  - مقدّمة، مع ضرورة تضمنها لبيان الدراسات السابقة والإضافة العلمية في البحث.
    - صلب البحث.
    - خاتمة تتضمّن النّتائج والتّوصيات.
    - ثبت المصادر والمراجع باللغة العربية.
    - رومنة المصادر العربية بالحروف اللاتينية في قائمة مستقلة.
      - الملاحق اللازمة (إن وجدت).
      - يُرسلُ الباحث على بريد المجلة المرفقات التالية:
- البحث بصيغة WORD و PDF، نموذج التعهد، سيرة ذاتية مختصرة، خطاب طلب النشر باسم رئيس التحرير.

<sup>(\*)</sup> يرجع في تفصيل هذه القواعد العامة إلى الموقع الإلكتروني للمجلة: http://journals.iu.edu.sa/ILS/index.html

## محتويات العدد

| الصفحة      | البحث                                                                                                                              | ۴  |  |  |  |  |                                                        |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|--|--|--|--|--------------------------------------------------------|
| ٩           | أثر القراءات المتواترة في عرض قصص الأنبياء<br>(دراسة استقرائية تطبيقية)                                                            |    |  |  |  |  |                                                        |
|             | د: محمد بن عبد الله بن إبراهيم الحسانين                                                                                            |    |  |  |  |  |                                                        |
| 9.4         | ما تــركه ابنَ الـجزريَ في الِنِّشرِ وطَـيَبَـة النَّشْرِ مِنْ أُوجَهِ الشاطبيةِ<br>والحرةِ، –جَــمج وترتيب–                       |    |  |  |  |  |                                                        |
|             | د. عبد الرحمن بن سعد بن عائض الجُهَ نـي                                                                                            |    |  |  |  |  |                                                        |
|             | كتاب: مثالَ الوراَقين ودستورَ النَّسَاخين<br>للإمام أبي محمد الحسن بن علي بن سعيد العماني (ت في حدود:<br>(٥٠٤هـ) دراسة وتحقيقاً    |    |  |  |  |  |                                                        |
| 144         |                                                                                                                                    |    |  |  |  |  |                                                        |
|             | د. إبراهيم بن محمد السلطان                                                                                                         |    |  |  |  |  |                                                        |
| 199         | معالم من منهجية الإمام ابن كثير في بناء تفسيره " تفسير القرآن<br>العظيم "                                                          |    |  |  |  |  |                                                        |
|             | دراسة تحليلية تطبيقية على آيات من سورة النساء                                                                                      |    |  |  |  |  |                                                        |
|             | د. بهاء الدين عادل عرفات دنديس                                                                                                     |    |  |  |  |  |                                                        |
|             | الانتفاع في بيان المتاع                                                                                                            |    |  |  |  |  |                                                        |
| 7 £ 7       | <br>دراسة موضوعية في ضوء القرآن الكريم                                                                                             |    |  |  |  |  |                                                        |
|             | د. محمد بن عبدالعزيز بن إبراهيم بلوش                                                                                               |    |  |  |  |  |                                                        |
|             | الرواة الذين ذكرهم ابن حجر في هُدى السارى                                                                                          |    |  |  |  |  |                                                        |
| 790         | ممن ضُعَفوا في شيوخهم وروى البّخاري لهم عنهم                                                                                       | ٦) |  |  |  |  |                                                        |
| 140         | <br>(دراسة تطبيقية لنماذج من الرواة ومن مروياتهم)                                                                                  |    |  |  |  |  |                                                        |
|             | د. كلثم عمر عبيد الماجد المهيري                                                                                                    |    |  |  |  |  |                                                        |
| 449         | الحنيفية: مفهومها ومقوماتها                                                                                                        |    |  |  |  |  |                                                        |
| rr¶         | د. سلطان بن عالي بن علي السفياني                                                                                                   |    |  |  |  |  |                                                        |
| <b>4</b> 40 | حق الرجوع في عقود التبرعات ً – دراسة مقارنة –<br>د. عبد الله بن سعيد أبو داسر                                                      |    |  |  |  |  |                                                        |
|             |                                                                                                                                    |    |  |  |  |  | التأصيل الفقهي لـطـب النانـو وتطبيقاته في علاج الأمراض |
| £ 7 V       | <br>د. إيمان بنت محمد بن عبدالله القثامي                                                                                           |    |  |  |  |  |                                                        |
| ٤٧٩         | الأموال المجمدة في الحسابات المصرفية الجارية: حقيقتها وحكم<br>زكاتها، – دراسة فقهية مقارنة–<br>د. علي بن حمد ياسين الصالحي المقعدي |    |  |  |  |  |                                                        |
|             |                                                                                                                                    |    |  |  |  |  |                                                        |

# أثر القراءات المتواترة في عرض قصص الأنبياء (دراسة استقرائية تطبيقية)

The effect of frequent readings in presenting the stories of the prophets

(an applied inductive study)

#### إعداد:

#### د: محمد بن عبد الله بن إبراهيم الحسانين

Dr. Muhammad bin Abdullah bin Ibrahim Al-Hasanayn

مقرئ القراءات العشر بكلية الشريعة بجامعة القصيم

Teacher of the Ten Qur'anic Recitations at the Faculty of Shari'ah, Qassim University

البريد الإلكتروني: Alhsanynmhmd1@gmail.com

2022/12/15 :Published – القبول - 02/02/06/02 :Accepted - القبول - 02/02/2022 :Received - الاستقبال - 10.36046/2323-056-203-001 :DIO رابط 10.36046/2323-056-203-001

#### المستخلص

أثر القراءات المتواترة في عرض قصص الأنبياء (دراسة استقرائية تطبيقية) الحمد لله رب العالمين، وأصلي وأسلم على سيدنا مُحَد، وعلى جميع الأنبياء والمرسلين، وبعد:

فقد تم في هذا البحث دراسة: أثر القراءات المتواترة في عرض قصص الأنبياء وبيان مشاهد أحداثها، وقد ظهر من خلال البحث والدراسة أن للقراءات المتواترة أثرا كبيرا في معرفة تفاصيل بعض أحداث قصص الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، حيث إن كل قراءة تشير إلى مشهد من مشاهد القصة، أو تُكمِّل سلسة أحداثها ومواقفها على اختلاف صورها.

يشتمل البحث على مقدمة وستة مباحث وخاتمة فيها أهم النتائج، فأما المقدمة فقد ذكرتُ فيها منهج البحث وأهمية الموضوع وأسباب اختياره والدراسات السابقة وحدود البحث وتقسيماته. وأما المباحث الستة فقد تناولت بالشرح والتحليل ثمانية وثلاثين موضعا من القراءات المتواترة الواردة في قصص الأنبياء، والتي اختلفت فيها القراءات اختلاف تنوع يرتبط بالمعنى ويثري الحدث، مع بيان المعاني التي دلت عليها كل قراءة، وأثر ذلك التنوع والاختلاف في عرض القصة أو الحدث أو المشهد، والمباحث المدروسة هي: الأول: أثر القراءات المتواترة في عرض أحداث قصة آدم ونوح عليهما السلام، وفيه سبعة مواضع. والثاني: أثر القراءات المتواترة في عرض أحداث قصة إبراهيم ولوط عليهما السلام، وفيه أربعة مواضع. والرابع: أثر القراءات المتواترة في عرض أحداث قصة هود وصالح عليهما السلام، وفيه خمسة مواضع. والخامس: أثر القراءات المتواترة في عرض أحداث قصة هود وصالح عليهما السلام، وفيه أحد عشر موضعا. والسادس: أثر القراءات في عرض قصة داود وسليمان وزكريا وعيسى وفيه أحد عشر موضعا. والسادس: أثر القراءات في عرض قصة داود وسليمان وزكريا وعيسى عليهم السلام، وفيه ستة مواضع.

وقد أوْردتُ المباحث حسب الترتيب الزمني للأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وراعيت في ذكر المواضع ترتيب المصحف لا ترتيب الأحداث.

وقد كان من أبرز النتائج التي توصل إليها البحث: أن القراءات المتواترة تتناول بعض أحداث قصص الأنبياء من زوايا مختلفة، فتثري المشهد، وتكتمل في الأذهان صورة الحدث

## مجلة الجامعة الإسلامية للعلوم الشرعية – العدد ٣٠٣ – الجزء الأول

بتنوع القراءات. وأن كل قراءة من القراءات قد تبين جانبا من جوانب القصة لم تتناوله القراءة الأخرى ولم تسلط الضوء عليه. وأن القراءات المتواترة ليست بمعزل ولا بمنأى عن الأحداث التي وقعت للأنبياء عليهم الصلاة والسلام مع أقوامهم، بل وقع في القراءات المتواترة إشارات كثيرة ومتنوعة لهذه الأحداث.

الكلمات المفتاحية: القراءات المتواترة - قصص الأنبياء.

#### **Abstract**

The effect of frequent readings in presenting the stories of the prophets (an applied inductive study)

Praise be to God, Lord of the worlds, and I pray and peace be upon our master Muhammad, and upon all the prophets and messengers, and after:

In this research, a study was conducted: The effect of frequent readings in presenting the stories of the prophets and clarifying the scenes of their events. , or complement the series of events and situations in various forms.

The research includes an introduction, six chapters, and a conclusion containing the most important results. As for the six chapters, they dealt with explanation and analysis thirty-seven places of the frequent readings contained in the stories of the prophets, in which the readings differed in diversity related to the meaning and enriching the event, with an explanation of the meanings indicated by each reading, and the impact of that diversity and difference in presenting the story, event or scene. The subjects studied are: First: The effect of frequent readings in presenting the events of the story of Adam and Noah, peace be upon them, and it contains seven places. The second: the effect of frequent readings on presenting the events of a story

Abraham and Lot, peace be upon them, has four places. And the third: The effect of frequent readings in presenting the events of the story of Yusuf v, and it has five places. And the fourth: The effect of frequent readings in presenting the events of the story of Hud and Salih, peace be upon them, and it has five places. And the fifth: The effect of frequent readings in presenting the events of the story of Moses v, and it contains eleven places. And the sixth: The impact of the readings in presenting the story of David, Solomon, Zakaria and Jesus, peace be upon them, and it contains six places.

I mentioned the investigations according to the chronological order of the prophets, peace and blessings be upon them, and in mentioning the places I took into account the order of the Qur'an, not the order of events.

One of the most prominent findings of the research: The frequent readings deal with some of the events of the stories of the prophets from different angles, enriching the scene, and completing the image of the event with the diversity of readings. And that each of the readings showed an aspect of the story that the other reading did not address and did not shed light on. And that the frequent readings are not isolated or isolated from the events that happened to the prophets, may the peace and blessings of God be upon them, with their people. Rather, many and varied references to these events occurred in the frequent readings.

**Keywords:** frequent readings - stories of the prophets.

#### المقدمة

الحمد لله الذي بنعمته حُمِد، وبمدايته عُبِد، له المنّة على من هداه، ولا حجّة عليه لمن عصاه، كفى به وكيلا، وبكتابه سبيلا، وبرسوله مُحَّد على دليلا، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن سيدنا وإمامنا مُحَّدا عبدُ الله ورسوله، وأمينه على وحيه، صلى الله عليه وعلى سائر إخوانه من النبيين والمرسلين، وبعد:

فإنّ قصص الأنبياء بأحداثها ومواقفها مبثوثة في ثنايا سور القرآن الكريم للعبرة والعظة والاهتداء، ولإيجاز حركة التاريخ الإنساني كله على السواء، وضرّب المثل لمن أراد الاقتداء، وبيان سنة الله في خلقة بلا خفاء، قال تعالى: ﴿ لَقَدّ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَابُ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفَتَرَكُ وَلَكِن تَصَدِيقَ ٱللَّذِي بَيْنَ يَكَذَيهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ كَانَ حَدِيثًا يُفَتَرَك وَلَكِن تَصَدِيقَ ٱللَّذِي بَيْنَ يَكَذيهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ كَانَ حَدِيثًا يُفَتَرَك وَلَك وَلَا الله تعالى على نبيه على خبر ما مضى من ذكر الرسل السالفين، والأمم السابقين، وكيف فعل في بأنبيائه وأوليائه، وماذا أحل بأعدائه، فلا تزال الناس تحب سماع أخبار الأنبياء، وترتاح إلى ذكر مَا جرى لأولئك العظماء.

وقد وقع في بعض الآيات القرآنية التي تعرض قصص الأنبياء اختلاف في قراءة بعض الألفاظ، وهذا الاختلاف القرائي يؤثر في المعنى بشكل كبير، ويثري المعرفة بأحداث القصة ومشاهدها، ولذا فقد كان من جملة المسائل التي هي حَرِيّة بالدرس من وجهة نظر الباحث: بيان أثر القراءات المتواترة في معرفة وعرض أحداث قصص الأنبياء؛ وذلك نظرا لما للقراءات المتواترة من ارتباط وثيق بمعرفة أحداث القصص، حيث تُظهِر كل قراءة من القراءات المتعلقة بقصص الأنبياء مشهدا من الحدث، وتبين جانبا من جوانبه، وتسلط الضوء على جزئية فيه؛ لتتكامل صورة الحدث في الأذهان من جميع جوانبها كاملة غير منقوصة.

#### منهج البحث:

اقتضت طبيعة البحث أن يكون المنهج المتبع في دراسته كالآتي:

- المنهج الاستقرائي: وذلك بتتبع واستقراء مواضع القراءات المتواترة التي لها أثر بين في عرض قصص الأنبياء.
- ٢) المنهج التحليلي: وذلك بتحليل أقوال علماء التفسير وتوجيه القراءات الواردة
   حول القراءات المتعلقة بموضوع البحث ودراستها واستخلاص موضع الدلالة فيها، وربط

ذلك بما جاء في كتب السِير وقصص الأنبياء.

٣) المنهج التطبيقي: وذلك بتطبيق فكرة البحث على جميع المواضع المدروسة.

#### أهمية البحث وأسباب اختياره:

تكمن أهمية هذا البحث في:

- ١) ندرة الدراسات التي تعني بإبراز هذا الجانب وتسلط الضوء عليه.
- ٢) هذا البحث معين على التعمق في فهم وتدبر القراءات التي لها أثر في عرض أحداث قصص الأنبياء.
  - ٣) تكامل صورة أحداث القصص من خلال اختلاف القراءات.
- ٤) البحث محاولة لقراءة قصص الأنبياء قراءة جديدة من زاوية جديدة في ضوء القراءات المتواترة.

## وأما أسباب اختياره فيمكن إيجازها في:

- ا حاجة طلاب القراءات ومحبيها إلى معرفة ما تنطوي عليه القراءات المتواترة من دلالات وإشارات على بعض الأحداث التي وقعت في حياة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام.
  - ٢) بيان أثر القراءات في معرفة وعرض قصص الأنبياء.
  - ٣) بيان الترابط والصلة بين علم القراءات وعلم السير.

#### الدراسات السابقة:

من الدراسات القريبة من موضوع البحث ما كتبه الباحث: خالد مُحَّد إبراهيم في رسالته للدكتوراة تحت عنوان: أثر القراءات في القصة القرآنية دراسة تحليلية تطبيقية على قصص الأنبياء عليهم السلام. (١) ذكر الباحث في مقدمتها أنه قام بالتعريف بالقراءات وبيان أثرها على المعاني، ثم عرف بالقصة القرآنية وعناصرها الأساسية، ثم ذكر في الفصل الأول: أثر القراءات في الحدث، وقسمه إلى مباحث، عرض فيها نماذج من القصص القرآني، ولم تلتق النماذج التي عرضها صاحب الرسالة في هذا الفصل – على قلتها – مع ما في هذا

<sup>(</sup>١) رسالة جامعية في جامعة العلوم الإسلامية العالمية بالأردن للعام الجامعي٥٠١٠٦م

#### مجلة الجامعة الإسلامية للعلوم الشرعية - العدد ٣٠٣ - الجزء الأول

البحث إلا فيما ندر، ثم ذكر في الفصل الثاني: أثر القراءات في الحوار، وقسمه كذلك إلى مباحث، ولم تلتق النماذج التي عرضها في هذا الفصل مع ما في هذا البحث إلا في بعض المواضع القليلة، وفي الفصل الثالث من الرسالة تحت عنوان: نماذج من أثر القراءات في قصص الأنبياء، عرض الباحث فيها: قصة موسى التكييل في أقل من سبع صفحات، وقصة لوط التكييل في ست صفحات تقريبا، وميلاد عيسى التكييل في خمس صفحات، وتختلف هذه الدراسة عن الرسالة المذكورة في كثرة المواضع المدروسة وطريقة العرض، وأنها استقصت مواضع القراءات التي لها أثر واضح في سرد أحداث قصص الأنبياء وبيان مشاهدها دون التعريج على شيء آخر من القصص القرآني.

ومنها ما كتبه الباحث: محسن مُحِدً جاد في رسالته للدكتوراة تحت عنوان: القراءات وأثرها على المعنى في قصة موسى. (١) استعرض فيها الباحث القراءات الواردة في قصة موسى الطّيّلِيّن في سائر القرآن، وبين أثرها على المعنى، وتختلف هذه الدراسة عن رسالة الباحث في أنّا لم تنحصر في قصة واحدة، وإنما عرجت على العديد من القصص.

ومن الدراسات كذلك ما كتبته الدكتورة: نشمة الطوال تحت عنوان: أثر القراءات المتواترة في القصص القرآني، قصص النساء أنموذجا. (٢) قصرت فيه الباحثة دراستها على أثر اختلاف القراءات في القصص النسائي في القرآن كقصة امرأة إبراهيم ولوط، وامرأة عمران ومريم وأمهات المؤمنين وحمالة الحطب، وتختلف هذه الدراسة عن البحث المذكور في المادة العلمية المتناولة للدراسة، وكذا الشخصيات التي دارت حولها الدراسة، إذ ليس في الأنبياء عليهم الصلاة والسلام نساء.

وكتب الدكتور: منير أحمد الزبيدي بحثا بعنوان: أثر القراءات القرآنية في بيان المعاني

<sup>(</sup>١) رسالة جامعية في كلية القرآن الكريم للقراءات بجامعة الأزهر بمصر للعام الجامعي ٢٠١٥م، وقد أفدت هذه المعلومات عن الرسالة من المشرف عليها حيث لم تطبع إلى الآن ولم توضع على أي منصة من منصات البحث.

<sup>(</sup>٢) بحث محكم منشور في مجلة الدراسات الإسلامية بجامعة الملك سعود، المجلد: ٢٨ العدد الثاني عام: ٢٠١٦م.

والدلالات التفسيرية في قصة مريم عليها السلام. (١) تناول فيه القراءات الواردة في قصة مريم عليها السلام فقط، وبين أثر ذلك في تنوع المعنى التفسيري المستفاد والمستنبط، وتختلف هذه الدراسة عن البحث المذكور في أنها عرضت قصص الأنبياء، وليس من بينهم مريم عليها السلام، إذ ليس في الأنبياء نساء، وقد التقت هذه الدراسة مع البحث المذكور في موضع واحد فحسب يتعلق بميلاد عيسى .

كما كتب الدكتور: كرم معروف مجمود بحثا عنوانه: القراءات القرآنية وأثرها على المعنى في قصة يوسف (٢) اقتصر فيه الباحث كسابقه على القراءات الواردة في قصة واحدة هي قصة يوسف وحدها، وقد التقت بعض المواضع التي درسها الباحث مع ما ذكرته هذه الدراسة مع اختلاف في طريقة التناول، وتختلف هذه الدراسة عن البحث المذكور في شمولها لقصص كثير من الأنبياء، واقتصارها على ما له صلة بسَيْر أحداث القصة وعرض مشاهدها.

#### حدود البحث:

القراءات المتواترة التي لها أثر بيّن في معرفة وعرض حدث من أحداث قصص الأنبياء، سواء تعلق هذا الحدث بحياة أحد الأنبياء ودعوته، أو بأقوام الرسل وردِّهم على الأنبياء، ولا يدخل في حدود هذا البحث ما ورد في القراءات الشاذة حول أحداث قصصهم، وكذا القراءات المتواترة التي ليس لها علاقة مباشرة بأحداث سِيرَ الأنبياء وقصصهم.

#### خطة البحث:

قسمت هذه الدراسة إلى مقدمة وستة مباحث وخاتمة ذُكِرت فيها أهم النتائج التي توصل إليها.

اشتملت المقدمة على استفتاح ومدخل لموضوع الدراسة، كما اشتملت على المنهج المتبع في دراسة البحث، وأهميته وأسباب اختياره وحدود الدراسة فيه وخطته. وأما المباحث الستة فهي:

<sup>(</sup>۱) منشور في مجلة جامعة القدس المفتوحة للبحوث الإنسانية والاجتماعية، المجلد الأول، العدد:٤٨ عام: ٢٠١٩م

<sup>(</sup>٢) منشور في مجلة كلية التربية بجامعة الأزهر العدد:١٥٦ المجلد الثاني، عام:٢٠١٣م.

## المبحث الأول: أثر القراءات المتواترة في عرض أحداث قصة آدم ونوح عليهما السلام.

وفيه سبعة مواضع هي:

الموضع الأول: ﴿ فَأَرَلَهُمَا ٱلشَّيْطُنُ عَنْهَا فَأَخْرَجُهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ ۖ وَقُلْنَا ٱهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْنَقُرُّ وَمَتَعُ إِلَى حِينِ ۞ ﴾ [البقرة: ٣٦].

الموضع الثاني: ﴿ فَنَلَقَى ءَادَمُ مِن زَيِّهِ عَكَمِنَتٍ فَنَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ, هُو النَّوَابُ الرَّحِيمُ ﴿ الْبَقْرَةِ: ٣٧ ].

الموضع الثالث: ﴿ وَٱثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوجٍ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ - يَنَقُومِ إِن كَانَ كَبُرُ عَلَيْكُمْ مَّقَامِى وَتَذَكِيرِى بِثَايَنتِ ٱللَّهِ فَعَلَى ٱللَّهِ تَوَكَّلْتُ فَأَجْمِعُوّاْ أَمْرَكُمْ وَشُرَكَا ءَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمُّ ٱقْضُواْ إِلَىٰ وَلَا نُنظِرُونِ ﴾ [يونس: ٧١].

الموضع الرابع: ﴿ فَقَالَ ٱلْمَلاَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ مَا نَرَىٰكَ إِلَّا بَشَرًا مِثْلَنَا وَمَا زَرَنْكَ الْمَرَّ ٱلنَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ مَا نَرَىٰكَ إِلَّا بَشَرًا مِثْلَا مِن فَضْلِم بَلُ نَظْئُكُمْ كَذِيبِكَ التَّبَعَكَ إِلَّا ٱلَّذِينَ هُمُ ٱرَاذِلُنَا بَادِى ٱلرَّأْفِي وَمَا زَيْ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضْلِم بَلُ نَظْئُكُمْ كَذِيبِكَ التَّبَعَكَ إِلَّا ٱلنَّذِينَ هُمْ أَرَاذِلُنَا بَادِى ٱلرَّأْفِي وَمَا زَيْ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضْلِم بَلُ نَظْئُكُمْ كَذِيبِيكَ السَّاسَ ﴾ [هود: ٢٧].

الموضع الخامس: ﴿ قَالَ يَقَوْمِ أَرَءَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن رَّقِي وَءَانَانِي رَحْمَةً مِّنْ عِندِهِ۔ فَعُمِّيَتُ عَلَيْكُو أَنْلُزِمُكُمُوهَا وَأَنتُدُ لَهَاكُرِهُونَ ﴿ ﴿ ﴾ [هود: ٢٨].

الموضع السادس: ﴿ قَالَ يَـنُوحُ إِنَّهُۥ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ۚ إِنَّهُۥ عَمَلُ عَيْرُ صَالِحٍ ۚ فَلَا تَسْعَأْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِۦ عِلْمُ ﴾ [هود: ٤٦].

الموضع السابع: ﴿ مِّمَّا خَطِيَّكَ نِهِمْ أُغَرِّقُواْ فَأَدْخِلُواْ نَارًا ﴾ [نوح: ٢٥].

# المبحث الثاني: أثر القراءات المتواترة في عرض أحداث قصة إبراهيم ولوط عليهما المبحث الثاني: أثر السلام، وفيه أربعة مواضع هي:

الموضع الأول: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِهُمُ رَبِّ أَدِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَى ۚ قَالَ أَوْلَمْ تُؤْمِنَ ۚ قَالَ بَلَى وَكَنِى اللَّهُ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِّنْهُنَ جُزْءًا ثُمَّ وَلَكِن لِيَظْمَبِنَ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ ٱلطَّيْرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ ٱجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِّنْهُنَ جُزْءًا ثُمَّ وَلَكِن لِيَظْمَبِنَ قَلْبِي فَالْ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ ٱلطَّيْرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ ٱجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَ جُزْءًا ثُمَّ اللَّهُ عَلِي اللَّهُ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٦٠].

الموضع الثاني: ﴿ فَأَقْبُلُواْ إِلَيْهِ يَرِفُونَ ١٠٠ ﴾ [الصافات: ٩٤].

الموضع الثالث: ﴿ وَأَذَكُرْ عِبَدَنَآ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَنَىَ وَيَعْقُوبَ أُوْلِى ٱلْأَيْدِى وَٱلْأَبْصَدِ ﴾ [ص: 8].

الموضع الرابع: ﴿ قَالُواْ يَنْلُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُواْ إِلَيْكٌ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعِ مِّنَ ٱلَّيْلِ وَلَا يَلْنَفِتْ مِنكُمْ أَهُمْ اللَّهُمْ أَهُ الْمَابَهُمْ أَهُ [هود: ٨١].

## المبحث الثالث: أثر القراءات المتواترة في عرض أحداث قصة يوسف العَيْلًا

وفيه خمسة مواضع هي:

الموضع الأول: ﴿ أَرْسِلْهُ مَعَنَا عَدًا يَرْتَعُ وَيَلْعَبُ وَإِنَّا لَهُ, لَحَافِظُونَ ﴿ ﴾ [يوسف:

الموضع الثاني: ﴿ وَلَقَدُ هَمَّتْ بِهِ اللهِ عَهُمَ بِهَا لَوْلَا أَن رَّءَا بُرْهَانَ رَبِّهِ اللهَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوَةَ وَٱلْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَنْهُ ٱلسُّوَّةَ وَٱلْفَحْشَاءَ ۚ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ ال

الموضع الثالث: ﴿ قَالَ رَبِّ ٱلسِّجْنُ أَحَبُّ إِلَى مِمَّا يَدْعُونَنِيٓ إِلَيْهِ ۚ وَإِلَّا تَصَرِفَ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَصَبُ إِلَيْهِ وَأَلَنُ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴿ قَالَ رَبِّ ٱلسِّجْنُ أَحَبُ إِلَى مِمَّا يَدْعُونَنِيٓ إِلَيْهِ وَإِلَّا تَصَرِفَ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَصَّبُ إِلَيْهِنَ وَأَكُنُ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴿ وَلَا السِّجْنُ أَحَبُ إِلَى مِمَّا يَدُعُونَنِيٓ إِلَيْهِ وَإِلَّا تَصَرِفَ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَصَّبُ إِلَيْهِنَ وَأَكُنُ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴿ وَلَا لَهُ السِّجْنُ أَحَبُ إِلَى مَا يَدُعُونَنِيٓ إِلَيْهِ فَا إِلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُولِيلُولُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الل

الموضع الرابع: ﴿ قَالُواْ أَءِنَكَ لَأَنتَ يُوسُفُّ قَالَ أَنَاْ يُوسُفُ وَهَاذَا أَخِيًّ ﴾ [يوسف: ٩٠].

الموضع الخامس: ﴿ حَتَىٰ إِذَا ٱسْتَيْنَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّواْ أَنَهُمْ قَدْ كُذِبُواْ جَاءَهُمْ نَصَّرُنَا ﴾ [يوسف: ١١٠].

# المبحث الرابع: أثر القراءات المتواترة في عرض أحداث قصة هود وصالح عليهما السلام

وفيه خمسة مواضع هي:

الموضع الأول: ﴿ إِنْ هَنْاَ إِلَّا خُلُقُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ ﴾ [الشعراء: ١٣٧].

الموضع الثاني: ﴿ وَتَنْجِتُونَ مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا فَنْرِهِينَ ﴿ السَّعْرَاء: ١٤٩].

الموضع الثالث: ﴿ قَالُواْ تَقَاسَمُواْ بِٱللَّهِ لَنُبَيِّ تَنَّهُ، وَأَهْلَهُ، ثُمَّ لَنَقُولَنَّ لِوَلِيِّهِ، مَا شَهِدْنَا مَهْلِكَ أَهْلِكِ الْمُعْلِدِينَ وَإِنَّا لَصَلِيقُونَ ﴾ [النمل: ٤٩].

الموضع الرابع: ﴿ سَيَعْلَمُونَ غَدًا مَّنِ ٱلْكَذَّابُ ٱلْأَشِرُ ۞ ﴾ [القمر: ٢٦]. الموضع الخامس: ﴿ وَلَا يَخَافُ عُقْبَنَهَا ۞ ﴾ [الشمس: ١٥].

المبحث الخامس: أثر القراءات المتواترة في عرض أحداث قصة موسى الطَّيّلاً وفيه أحد عشر موضعا هي:

الموضع الأول: ﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم مِّيثَنَقَهُمْ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَسِيلًة يُحَرِّفُونَ المُوضع الأول: ﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم مِّيثَنَقَهُمْ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَسِيلًة يُحَرِّفُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُل

الموضع الثاني: ﴿ حَقِيقٌ عَلَىٰ أَن لَا ٓ أَقُولَ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ قَدْ جِعَٰنُكُم بِبَيِّنَةِ مِّن رَّبِكُمْ فَأَرْسِلْ مَعِى بَنِيَ إِسْرَةِ مِلَ أَسُ ﴾ [الأعراف: ١٠٥].

الموضع الثالث: ﴿ يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَاحِرٍ عَلِيمِ ﴿ الْأَعَرَافَ: ١١٢] ، وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ ٱتَّنُونِي بِكُلِّ سَاحِرٍ عَلِيمٍ ﴿ ﴾ [يونس: ٧٩].

الموضع الوابع: ﴿ فَلَمَّا أَلْقَوْا قَالَ مُوسَىٰ مَا جِئْتُم بِهِ ٱلسِّحُرُّ إِنَّ ٱللَّهَ سَيُبَطِلُهُۥ ﴾ [يونس: ٨١].

الموضع الخامس: ﴿ قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَنَوُلاَهِ إِلَّا رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَآبِرَ وَإِنِّ لَأَظُنُّكَ يَنفِرْعَوْثُ مَثْنُهُورًا ﴿ ﴾ [الإسراء: ١٠٢].

الموضع السادس: ﴿ فَأَرَدُنَآ أَن يُبُدِلَهُ مَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِّنْهُ زَكَّوْةً وَأَقْرَبَ رُحْمًا ﴿ ﴾ [الكهف:

الموضع السابع: ﴿ فَأَجْمِعُواْ كَيْدَكُمْ ثُمَّ آئَتُواْ صَفّاً وَقَدْ أَفْلَحَ ٱلْيَوْمَ مَنِ ٱسْتَعْلَى ﴾ [طه:

الموضع الثامن: ﴿ قَالُواْ مَاۤ أَخْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا وَلَكِكَنَا مُجِلَّنَاۤ أَوْزَارًا مِّن زِينَةِ ٱلْقَوْمِ فَقَذَفْنَهَا فَكَذَلِكَ ٱلْقَى ٱلسَّامِيُّ ۞ ﴾ [طه: ٨٧].

الموضع التاسع: ﴿ قَالَ فَأَذْهَبْ فَإِنَ لَكَ فِي ٱلْحَيَوْةِ أَن تَقُولَ لَا مِسَاسٍ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا لَن تُعُلَفَهُ ، وَٱنظُرْ إِلَى إِلَاهِكَ ٱلَّذِى ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا لَّ نُحُرِّقَنَّهُ، ثُمَّ لَنَنسِفَنَّهُ. فِي ٱلْمَيْمِ نَسَفًا ﴿ اللَّهُ ﴾ [طه: ٩٧].

الموضع العاشر: ﴿ وَإِنَّا لَجَمِيثُ حَاذِرُونَ ﴾ [الشعراء: ٥٦].

# المبحث السادس: أثر القراءات المتواترة في عرض قصة داود وسليمان وزكريا وعيسى عليهم السلام.

وفيه ستة مواضع هي:

الموضع الأول: ﴿ وَعَلَمْنَكُ صَنْعَةَ لَبُوسِ لَّكُمْ لِلُحُصِنَكُم مِّنَ بَأْسِكُمُ ۖ فَهَلْ أَنتُمُ شَكِرُونَ ۞ ﴾ [الأنبياء: ٨٠].

الموضع الثاني: قال تعالى: ﴿ وَلِسُلَيْمَنَ ٱلرِّبِحَ عَاصِفَةً تَجْرِى بِأَمْرِهِ ۚ إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلَّتِى بَدَرُكُنَا فِيهَا ﴾ [الأنبياء: ٨١]، وقال تعالى: ﴿ وَلِسُلَيْمَنَ ٱلرِّبِحَ غُدُوُهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ ﴾ [سبأ: ١٢] وقال سبحانه: ﴿ فَسَخَزَنَا لَهُ ٱلرِّبِحَ تَجْرِى بِأَمْرِهِ دُخَاةً حَيْثُ أَصَابَ ﴾ [ص: ٣٦].

الموضع الثالث: قال تعالى: ﴿ فَنَقَبَلَهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنِ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَكَفَّلَهَا ذَكُرِيًا كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكِيًّا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقًا قَالَ يَمْرَيُمُ أَنَّى لَكِ هَنذَا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِندِٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ٣٧].

الموضع الرابع: ﴿ وَإِذْ كَ فَفَتُ بَنِى إِسْرَءِ يَلَ عَنكَ إِذْ جِثْتَهُم وِالْبَيِّنَتِ فَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ إِنْ هَلَا آ إِلَّا سِحْرُ مُّيِينُ ﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى اَبْنُ مَرْبَمَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ إِنْ هَلَا آ إِلَّا سِحْرُ مُّيِينُ ﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى اَبْنُ مَرْبَمَ كَفُرُواْ مِنْهُمْ إِنْ هَلَا آ إِلَّا سِحْرُ مُي مُعِينَ اللَّهُ وَمُبَيِّزًا مِسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى اَسَمُهُ وَ أَحَدُّ فَلَمَا جَآءَهُم يَبَنِي إِلَيْ مَنْ النَّوْرَئِةِ وَمُبَيِّزًا مِسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى اَسَمُهُ وَأَحَدُّ فَلَمَا جَآءَهُم إِلَيْ يَتَهُم إِلَيْ مِنْ لِللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللِّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمِنْ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ الللْمُونُ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللِمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللللْمُ مِنْ الللْمُنْ اللَّهُ مِنْ الللِيلُولُ اللْمُنْ اللللْمُ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللِمُنْ اللِلْمُ الللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ الللْمُولُ الللْمُنْ اللْمُنْ اللِمُنْ اللِمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ الللْم

الموضع الخامس: ﴿ إِذْ قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ يَنِعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآيِدَةً مِّنَ ٱلسَّمَآيِّ قَالَ ٱتَّقُوا ٱللَّهَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ الْمَائِدَةُ: ١١٢].

الموضع السادس: ﴿ فَنَادَ مِنْهَا مِن تَعْنِهَا أَلَا تَغَزَنِي قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَعْنَكِ سَرِيًا ﴿ اللهِ المربم: ٢٤].

### المبحث الأول: أثر القراءات المتواترة في عرض أحداث قصة آدم ونوح عليهما السلام.

الموضع الأول: قال تعالى: ﴿ فَأَزَلَهُمَا ٱلشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا ٱهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُقُ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْنَقَّ وَمَتَعُ إِلَى حِينِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَدُقُ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْنَقَّ وَمَتَعُ إِلَى حِينِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَدُقُ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْنَقَلُ وَمَتَعُ إِلَى حِينِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الل

قرأ حمزة الزيات قوله تعالى: (فأزالهما) بألف بعد الزاي وتخفيف اللام، وقرأ الباقون ﴿ فَأَزَلَهُمَا ﴾ بالحذف والتشديد. (١)

الوجه لقراءة حمزة: (فأزالهما) بالألف أن المعنى: نحاهما عن الحال التي كانا عليها، من قول القائل: أزال فلان فلان عن موضعه إذا نحاه عنه. (٢)

والوجه لقراءة الجماعة أن معنى: ﴿ فَأَرْلَهُمَا ﴾: أوقعهما في الزلل بمكيدة أو مخادعة، يقال: أزلني غيري بمعنى: أزلقني وأعثرني، وذلك إذا زل الإنسان عن الصواب إلى الخطأ والزلة بسبب غيره، وحجتهم قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا اَسْتَرَلَّهُمُ ٱلشَّيْطِنُ ﴾ [آل عمران: ١٥٥]، ونُسِب الفعل إلى الشيطان لأنهما زلا بإغوائه إياهما فصار كأنه أزلهما. (٣)

<sup>(</sup>۱) ينظر: أحمد بن مجاهد، "السبعة في القراءات". المحقق: شوقي ضيف، (مصر، دار المعارف، ط۲، ۱۹۷۹م)، ص: ۱۹۷۹م) عثمان بن سعيد الداني، "التيسير في القراءات السبع". المحقق: اوتو تريزل، (دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة: الثانية، ۱۶۰۶هم/ ۱۹۸۶م)، ص: ۷۳؛ مُحَّد بن مُحَّد بن الجزري، "النشر في القراءات العشر". المحقق: علي مُحَّد الضباع، (المطبعة التجارية الكبرى، عدد الأجزاء: ۲)، ۲: ۱۲۰.

<sup>(</sup>۲) ينظر: مُحَّد بن أحمد الأزهري، "معاني القراءات". (مركز البحوث في كلية الآداب بجامعة الملك سعود، الطبعة: الأولى، عدد الأجزاء: ١٤١٢،٣ هـ - ١٩٩١ م)، ١/ ١٤٧. ؛ الحسين بن أحمد بن خالويه، "الحجة في القراءات السبع". تحقيق: عبد العال سالم مكرم، (الناشر: دار الشروق بيروت، الطبعة: الرابعة، ١٤٠١ هـ)، ص: ٤٧٠؛ أحمد بن إدريس، "الكتاب المختار في معاني قراءات أهل الأمصار". تحقيق د: عبد العزيز بن حميد الجهني، (مكتبة الرشد بالرياض، الطبعة الثانية قراءات أهل الأجزاء: ٢)، ١٤٠٤؛ عبد الرحمن بن زنجلة، "حجة القراءات". محقق الكتاب: سعيد الأفغاني، (الناشر: دار الرسالة، ١٩٧٩ه، عدد الأجزاء: ١)، ص: ٩٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الأزهري، "معاني القراءات"، ١: ١٤٧. ابن خالويه، "الحجة في القراءات السبع"، ص: ٧٤. إسماعيل بن القراب، " الشافي في علل القراءات". (ثلاث رسائل دكتوراة في كلية القرآن

وأثر القراءتين في عرض قصة خروج آدم وزوجه من الجنة وهبوطه إلى الأرض: أن قراءة الجماعة: ﴿ فَأَرْلَهُمَا ﴾ تبين أن إبليس عليه لعنة الله أوقع آدم وزوجه في الزلل والخطأ، وذلك بما وسوس لهما وزينه في صدورهما، وكذبه عليهما ومقاسمته لهما بأن الأكل من الشجرة التي تُمِيَا عنها سبب للخلود في الجنة. بينما أشارت قراءة حمزة الزيات إلى الأثر الناجم عن الوقوع في الزلل والمعصية، ألا وهو التنحية والإبعاد من دار النعيم والنضرة والسرور إلى دار التعب والكد والنكد. (١) قال القرطبي: " وليس للشيطان قدرة على زوال أحد من مكان إلى مكان، إنما قدرته على إدخاله في الزلل، فيكون ذلك سببا إلى زواله من مكان إلى مكان بذنبه ". (٢) وقال ابن عطية: " وقرأ حمزة: فأزالهما، مأخوذ من الزوال، كأنه المزيل لما كان إغواؤه مؤديا إلى الزوال". (٢)

قلت: ولم يبلغ الملعون مقصده ولا أدرك مراده، بل ازداد سخنة عين، وغيظ نفس، وخيبة ظن، وصار هو المطرود المبعد من رحمة الله إلى يوم الدين، بينما صار آدم الكيلا خليفة لله في أرضه، بعد أن كان جارا له في داره. (٤)

الكريم بالجامعة الإسلامية، الأولى: للباحث: إبراهيم بن مُحِدً السلطان، من أول الكتاب إلى آخر الآية: ١٤٠٠ من سورة البقرة، العام الجامعي: ١٤٣٥ -١٤٣٦ه، والثانية للباحث: سلطان بن أحمد الهديان، من منتصف البقرة إلى آخر سورة يوسف، العام الجامعي ١٤٣٥ -١٤٣٦ه، والثالثة للباحث: أحمد بن عبد الله الزهراني، من الرعد لآخر الكتاب، العام الجامعي ١٤٣٥ -١٤٣٦ه، وكلها بإشراف د: عبد الرحيم بن عبد الله الشنقيطي)، ص:١٥٣٠ ؛ ابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٩٤.

<sup>(</sup>۱) ينظر: إسماعيل بن كثير، "البداية والنهاية". تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، (الناشر: دار هجر للطباعة، الطبعة: الأولى، ١٤١٨ هـ - ١٩٩٧ م، سنة النشر: ١٤٢٤هـ / ٢٠٠٣م، عدد الأجزاء: ٢١)، ١: ١٨٠٠.

<sup>(</sup>٢) مُحَّد بن أحمد القرطبي، "تفسير القرطبي". تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، (الناشر: دار الكتب المصرية – القاهرة، الطبعة: الثانية، ١٩٦٤ م، عدد الأجزاء: ٢٠ جزءا.)، ٣١٢:١٠.

<sup>(</sup>٣)عبد الحق بن غالب بن عطية، "المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز". المحقق: عبد السلام عبد الشافي مُحَد، (الناشر: الكتب العلمية – بيروت، الأولى - ١٤٢٢ هـ)، ١٢٨:١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: القرطبي، "تفسير القرطبي"، ١: ٣١٢.

الموضع الثاني: قال تعالى: ﴿ فَنَلَقَّى ءَادَمُ مِن زَيِهِ عَلَمِنَتِ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُوَ ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧].

قرأ ابن كثير بنصب ﴿ ءَادَمُ ﴾ ورفع ﴿ كَلِمَتِ ﴾، وقرأ الباقون برفع ﴿ ءَادَمُ ﴾ ، ونصب ﴿ كَلِمَتِ ﴾ ، ونصب ﴿ كَلِمَتِ ﴾ ، ونصب ﴿ كَلِمَتِ ﴾ ،

الوجه لقراءة ابن كثير: أنه جعل الكلمات هي التي استنقذت آدم التَكِيَّلِا بتوفيق الله له لقولها والدعاء بما فكانت هي التي أنقذته من مأثم الخطيئة، ويسرت له التوبة من الله، وهي التي تداركته من الله بما الرحمة والإغاثة والإقالة، فهي الفاعلة، وهو المستنقّذُ بما". (٢)

والوجه لقراءة الجماعة: أنهم جعلوا آدم عليه السلام هو الذي تلقى الكلمات؛ لأنه هو الذي قبلها ودعا بها موقنا، فتاب الله عليه، فهو الفاعل لقبوله الكلمات، وفي هذه القراءة مدح لأبينا آدم وثناء عليه؛ لمسارعته ومبادرته لِلْأَوْبة، ودلالة على استحقاقه من الله التوبة. (٣)

وأثر القراءتين في عرض هذا الحدث، وتوبة الله تعالى على أبينا آدم الكيلاً: أن أبانا الكيلاً بادر بطلب العفو من ربه حين أخطأ، والفاء في قوله: ﴿ فَنَلَقَّى ﴾ تؤذن بذلك وتشعر به، فساق الله إليه هذه الكلمات وعلمه إياها، لما رأى اعترافه، ورجوعه إلى الإنابة، واستكانته وافتقاره إليه تعالى. (٤) يقول القرطبي: " وقيل: لما كانت الكلمات هي المنقذة لآدم

=

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ١٥٤؛ الداني، "التيسير"، ص: ٧٣.؛ ابن الجزري، "النشر"، ٢: ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مكي بن أبي طالب القيسي، "الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها وحججها"، (دار الحديث بالقاهرة، ٢٠٠٧م، عدد الأجزاء:٢)،١:٠٩٠؛ ابن القراب، "الشافي في علل القراءات"، ص:٦١٥٠؛ عبد القادر مُجَّد منصور، "الشامل في القراءات العشر". (دار الرفاعي للنشر بحلب سوريا، الثانية:٢٠٠٩م، الأجزاء:١)، ص:٣٥٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مكي، "الكشف"، ٢٩١:١؛ ابن إدريس، "الكتاب المختار"،٤٣:١؛ ابن القراب، "الشافي"، ص:٥١٥؛ نصر بن علي الشيرازي، "الموضح في وجوه القراءات وعللها". تحقيق: عبد الرحيم الطرهوني، (الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٩م)، ص:١٧٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: مُجَّد الطاهر بن عاشور، "التحرير والتنوير، تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير

بتوفيق الله تعالى له لقوله إياها ودعائه بها كانت الكلمات فاعلة، وكأن الأصل على هذه القراءة" فتلقت آدمَ من ربه كلماتُ". (١)

وقال أبو حيان: " ومعنى تلقي الكلمات لآدم: وصولها إليه، فكأنه قال: فجاءت آدمَ من ربه كلماتٌ ".(٢)

وعن ابن عباس في: ﴿ فَنَلَقَى ءَادَمُ مِن رَبِهِ عَكَلِمَتِ فَنَابَ عَلَيْهِ ﴾ قال: أي رب، ألم تخلقني بيدك؟ قال: بلى، قال: أي رب، ألم تنفخ في من روحك؟ قال: بلى، قال: أي رب، ألم تسبق رحمتك غضبك؟ قال: بلى، قال: أرأيت تسكني جنتك؟ قال: بلى، قال: أي رب، ألم تسبق رحمتك غضبك؟ قال: بلى، قال: أرأيت إن تبت وأصلحت أراجعي أنت إلى الجنة؟ قال: بلى، قال: فهو قوله تعالى: ﴿ فَنَلَقَى عَادَمُ مِن رَبِهِ عَكِمَتٍ ﴾ .(٢)

الموضع الثالث: قال تعالى: ﴿ وَٱتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوجٍ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ - يَنَقُومِ إِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْهُمْ مَقَامِي وَتَذْكِيرِي بِحَايَتِ ٱللّهِ فَعَلَى ٱللّهِ قَوَكَ لَتُ فَأَجْمِعُواْ أَمْرَكُمْ وَشُرَكَا عَكُمْ لَا يَكُنُ أَمْرُكُمْ

الكتاب الجيد"، (الدار التونسية: ١٩٨٤هـ، عدد الأجزاء:٣٠)،١: ٣٣٧؛ ابن كثير، "البداية والنهاية"، ١: ١٨٤.

<sup>(</sup>١) القرطبي، "تفسير القرطبي"، ١: ٣٢٦؟ ابن عطية، "المحرر الوجيز"، ١: ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) مُجَّد بن يوسف أبو حيان الأندلسي، "البحر المحيط في التفسير". المحقق: صدقي مُجَّد جميل، (الناشر: دار الفكر – بيروت، الطبعة: ١٤٢٠ هـ)، ١: ٢٦٧.

<sup>(</sup>٣) مُحَّد بن جرير الطبري، "تاريخ الطبري، تاريخ الرسل والملوك، وصلة تاريخ الطبري". ( الناشر: دار التراث – بيروت

الطبعة: الثانية - ١٣٨٧ هـ، عدد الأجزاء: ١١ )١: ١٣٢١؛ والخبر في مُجَّد بن عبد الله الحاكم، "المستدرك على الصحيحين للحاكم". برقم:(٢٠٠١)، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، (الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت،الطبعة: الأولى، ١٤١١ - ١٩٩٠، عدد الأجزاء: ٤)، وقال الحاكم: "هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحُ الْإِسْنَادِ وَلَمٌ يُحَرِّجَاهُ". وقال الإمام الذهبي في التلخيص معلقا: صحيح. ينظر: المستدرك على الصحيحين للحاكم (٢/ ٩٤٥)، وقال الشيخ مُجَّد ناصر الدين الألباني في "كتاب التوسل أنواعه وأحكامه" بعد إيراد الحديث: " وقال الحاكم: "صحيح الإسناد" ووافقه الذهبي، وهو كما قالا". ينظر: (ص: ١٢٣).

عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ ٱقْضُوٓاْ إِلَىٰٓ وَلَا نُنظِرُونِ ۞ ﴾ [يونس: ٧١].

قرأ رويس عن يعقوب بخلف عنه (فاجمعوا أَمرُكُم) بوصل الهُمزَة وفتح الْمِيم، وَالْبَاقُونَ 
يَعَمْزَة قطع مَفْتُوحَة وَكسر الْمِيم ﴿ فَأَجْمِعُوا ﴾. وقرأ يَعْقُوب ﴿ وَشُرَكَا ۚ وُكُمْ ﴾ بِالرَّفْع، وَالْبَاقُونَ 
بالنّصب. (١)

الوجه لمن قرأ بقطع الهمزة وهم الجماعة: أنهم أخذوه من قولهم: أجمعتُ على الأمر: إذا أحكمته، وعقدت عزمك عليه، ويؤيده قول الله تعالى: ﴿ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمُ إِذْ أَجْمَعُوا أَمْرَهُمُ وَهُمْ يَكُرُونَ ﴾ [يوسف: ١٠٢]. (٢)

والوجه لقراءة يعقوب بالرفع في ﴿ وَشُرَكَا وَكُمْ ﴾ العطف على الضمير المتصل المرفوع في ﴿ وَأَجْمِعُوا ﴾ والمعنى: وشركاؤكم كذلك فليجمعوا، وفي هذه القراءة أسلوب تمكم لا يخفى. (٤) وأثر القراءات في عرض هذا الموقف من مجادلة نوح السلام عن قومه: أن قراءة الجماعة تشير إلى أن نوحا السلام من قومه أن يعزموا على ما أضمروا له من شر، وأن يشرعوا في

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن الجزري، "النشر"، ۲: ۲۸۰؛ مُحِدً بن مُحِدً بن الجزري، "تحبير التيسير". المحقق: د. أحمد مُحِدً مفلح القضاة (الناشر: دار الفرقان – الأردن / عمان، الطبعة: الأولى، ۱۲۲۱هـ – ۲۰۰۰م)، ص: ۲۰۱، مُحِدً بن أحمد البنا، "إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر". المحقق: أنس مهرة، (الناشر: دار الكتب العلمية – لبنان، الطبعة: الثالثة، ۲۰۰۲م – ۲۲۲ه)، ص: ۳۱٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن خالويه، "الحجة في القراءات السبع"، ص: ١٨٣.؛ الشيرازي، "الموضح"، ص:٩٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن خالويه، "الحجة في القراءات السبع"، ص: ١٨٣.؛ الشيرازي، "الموضح"، ص: ٣٩٤. أحمد بن مُجِّد القسطلاني، ، "لطائف الإشارات لفنون القراءات". (مجمع الملك فهد لطباعة المصحف، عدد الأجزاء: ١٠٠٠). ٢: ٢٣٩٦.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الشيرازي، "الموضح"، ص:٣٩٥؛ ابن إدريس، "الكتاب المختار"، ٣٨٤:١؛ البنا، "إتحاف فضلاء البشر"، ص: ٣١٦.

تنفيذه من غير تأخر، فهو غير خائف منهم، إذ هو في جناب الرب ومن كان في حماية ربه فإنه لا يخاف دركا من عدوه ولا يخشى. بينما أشارت قراءة يعقوب من رواية رويس إلى أنه على طلب منهم أيضا أن يجمعوا أصحاب الرأي فيهم وذوي أمرهم وأن يستعينوا بحم، وبشركائهم الذين يعبدونهم من دون الله في معاداتهم وكيدهم له، يقول البغوي: "قال نوح لله لقومه: يا قوم إن كان عَظُمَ عليكم مقامي فيكم، وتُقُل عليكم طول عمري بينكم ومكثي معكم مددا طوالا، وشق عليكم تذكيري ووعظي إياكم بآيات الله وبحججه وبيناته فعزمتم على قتلي وطردي فعلى الله توكلت، فأحكموا أمركم واعزموا عليه، وادعوا شركاءكم والهتكم فاستعينوا بما لتجتمع معكم على ما أردتموه مني، وقرأ يعقوب: ﴿وَشُرُكآ وَكُمْ بالرفع، أي: فأجمعوا أمركم أنتم، وهذا منه على على سبيل التهكم والتوبيخ والفضيحة لهم، إذ الجميع يعلم أن شركاءهم ﴿ لاَ يَخْلُقُونَ صَنَا وَهُم يَعْلُقُونَ وَلاَ يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ صَرَّا وَلاَ نبوته الله مُ على سبيل التهكم والتوبيخ والفضيحة لهم، إذ الجميع يعلم أن شركاءهم ﴿ لاَ يَخْلُقُونَ وَلاَ يَشَاء الله، وهذا من دلائل نبوته الله من على مبيل الته عم وبكيدهم له، وثقة منه بما وعده ربه، فقد سبيل التعجيز: اقضوا إلي، أي: أمضوا ما في أنفسكم وافرغوا منه، وتوجهوا إلى بالقتل والمكروه، ولا تؤخرون، إظهاراً منه لقلة مبالاته بمم وبكيدهم له، وثقةً منه بما وعده ربه، فقد كان عليه صلاة الله وسلامه واثقا بنص الله تعالى ". (١)

الموضع الرابع: قال تعالى: ﴿ فَقَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلْذَينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ مَا نَرَىٰكَ إِلَّا بَشَرًا مِثْلَنَا وَمَا نَرَىٰكَ ٱلْبَعَكَ إِلَّا بَشَرًا مِثْلَنَا مِن فَضَّلِ بَلَ نَظُنُكُمْ وَمَا نَرَىٰ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضَّلِ بَلَ نَظُنُكُمْ كَذِيبِينَ اللهِ ﴾ وهود: ٢٧].

اختلف القراء في قراءة لفظ ﴿ بَادِي ﴾ فقرأ أبو عمرو بممزة بعد الدال، وقرأ الباقون

<sup>(</sup>۱) ينظر: الحسين بن مسعود البغوي، "معالم التنزيل في تفسير القرآن". المحقق : عبد الرزاق المهدي، (دار إحياء التراث العربي -بيروت، الأولى، ٢٤١٠ه، عدد الأجزاء :٥)، ٢: ٤٢٨. بتصرف؛ جار الله الزمخشري، "الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل". (الناشر: دار الكتاب العربي - بيروت، الطبعة: الثالثة - ١٤٠٧ هـ، عدد الأجزاء: ٤)، ٢: ٥٩٩.؛ القرطبي، "تفسير القرطبي"، ٨: ٣٦٤.

**غ**ير همز.<sup>(١)</sup>

الوجه لمن قرأ بترك الهمز أنه جعل المعنى: من بدا الشيء يبدو إذا ظهر، فكأنهم قالوا: وما اتبعك إلا الأراذل فيما ظهر لهم من الرأي، ولم يتعقّبوه بنظر فيه، ولا تبيّن له. (٢) أو أنهم اتبعوك في ظاهر أمرهم وعسى أن بواطنهم ليست معك. (٣)

والوجه لمن همز أن المعنى: اتبعوك في أول الأمر من غير أن يُتبعوا الرأي بفكر ورويّة فيه. (٤)

وأثر القراءتين في عرض قصة نوح الكين وعنت قومه معه: أنهما تعرضان صورتان للحرب النفسية التي يمارسها الكفار من قومه ضده، فتارة يقولون له: ما آمن بك إلا الأراذل الدين لم يفكروا جيدا في أمرك، ولو تفكروا وتدبروا وأحكموا رأيهم لم يتبعوك (٥)، وأخرى يقولون له: إن إيمان هؤلاء الأراذل بك إنما هو إيمان في الظاهر، وبواطنهم على خلاف ذلك، أي أنهم أظهروا لك الإسلام وأبطنوا في نفوسهم الكفر. (٦) وقد دعا نوح الكين قومه إلى الله بشتى أنواع الدعوة، في الليل والنهار، والسر والإجهار، فلم ينجح فيهم، بل استمر أكثرهم على الضلالة والطغيان، ونصبوا لنوح العداوة في كل وقت وأوان، وتنقصوه وتنقصوا

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٣٣٢؛ الداني، "التيسير"، ص:١٢٤؛ ابن الجزري، "النشر"، النشر"، عباهد، "السبعة"، ص: ٤٠٧.

<sup>(</sup>۲) ينظر: الحسن بن أحمد الفارسي، "الحجة في علل القراءات السبع". (دار الصحابة للتراث بمصر، الطبعة الأولى: ٢٠٠٩م، عدد الأجزاء: ٣٠)، ٤: ٣١٧؛ أحمد بن عمار المهدوي، "شرح الهداية". تحقيق: د حازم سعيد حيدر، (مكتبة الرشد بالرياض، عدد الأجزاء: ٢)، ٣٤٥١٠؛ مُحمّد بن أبي المحاسن الكرماني، "مفاتيح الأغاني في القراءات والمعاني".، تحقيق: عبد الكريم مدلج، (دار ابن حزم، بيروت – الأولى، ٢٠٠١م، الأجزاء: ١)، ص: ٢١١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن عطية، "المحرر الوجيز"،١٦٣:٣؛ وأبو حيان، "البحر المحيط"، ٦: ١٤١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الفارسي، "الحجة للقراء السبعة"، ٤: ٣١٧؛ ابن إدريس، "الكتاب المختار"،٣٩٢:١. الكرماني، "مفاتيح الأغاني"، ص: ٢١١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: ابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٣٣٨.؛ ابن عطية، "المحرر الوجيز" ٣: ١٦٣.

<sup>(</sup>٦) ينظر: ابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٣٣٨؛ ابن عطية، "المحرر الوجيز" ٣: ١٦٣.

من آمن به، وتوعدوهم بالرجم والإخراج، ونالوا منهم، وبالغوا في أمرهم، فقال السادة الكبراء منهم: ﴿ مَا نَرَىٰكَ إِلَّا بَشَرًا مِثْلَنَا وَمَا زَرَٰكَ اتَّبَعْكَ إِلَّا ٱلّذِينَ هُمُ أَرَاذِلْنَا بَادِى ٱلرَّأِي وَمَا زَرَٰكَ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضْلِ بَلُ نَظُنُكُمْ كَذِيبِي ﴾. تعجبوا أن يكون النبي بشرا رسولا، وتنقصوا من اتبعه، ورأوهم أراذهم، وقد قيل: إنهم كانوا من أقياد الناس، أي: ضعفاؤهم. وقولهم: بادي الرأي. أي: بمجرد ما دعوتهم استجابوا لك من غير نظر ولا روية، وهذا الذي ذموهم به هو عين ما يمدحون بسببه في فإن الحق الظاهر لا يحتاج إلى روية، ولا فكر ولا نظر، بل يجب اتباعه، والانقياد له متى ظهر. (١)

الموضع الخامس: قال تعالى: ﴿ قَالَ يَفَوْمِ أَرَءَيْتُمُ إِن كُنتُ عَلَى بَيْنَةِ مِّن رَّقِي وَءَانَـنِي رَحْمَةً مِّنْ عِندِهِ ـ فَعُمِّيَتُ عَلَيْكُمُ أَنْلُزِمُكُمُوهَا وَأَنتُمُ لَهَا كَنرِهُونَ ۞ ﴾ [هود: ٢٨].

قرأ حفص وحمزة والكسائي ﴿فَعُمِّيَتُ عَلَيْكُو ﴾ بضم العين وتشديد الميم، والباقون بفتح العين وتخفيف الميم. (٢)

الوجه لقراءة التشديد أن المعنى: عَمَّاها الله عليكم ومنعكم علمها، إذ كنتم مِمَّنْ حُكِم عليكم بالشقاء. (٣)

والوجه لقراءة التخفيف أن المعنى: عَمِيت الدلائل عليكم فلم تعتدوا لها؛ لأنكم لم تسلكوا طريقها، ولم تتعرضوا لها، ولم تقرّوا بها، وتصدّقوا رسولكم عليها. (ئ) يقول أبو علي: " ويجوز في قوله: فعَمِيت عليكم أمران: أحدهما أن يكون عموا هم عنها...، والآخر: أن يكون معنى عميت: خفيت البينة عليكم والتّبست. (٥)

=

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن كثير، "البداية والنهاية"،١: ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص:٣٣٢؛ الداني، "التيسير"، ص: ١٢٤؛ ابن الجزري، "النشر"، ٢: ٨٨٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المهدوي، "شرح الهداية"، ٣٤٥:٢؛ ابن القراب، "الشافي"، ص:٣٦٢.؛ الكرماني، "مفاتيح الأغاني"، ص: ٢١١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الطبري، "تفسير الطبري"، ١٥: ٢٩٨.؛ ابن إدريس، "الكتاب المختار"، ٣٩٢:١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الفارسي، "الحجة للقراء السبعة"، ٤: ٣٢١؛ المهدوي، "شرح الهداية" ٣٤٥:٢؟؛ الكرماني،

وأثر القراءتين في عرض مجادلة نوح لقومه ومحاججته لهم: أنه الماهم بالمعجزة الجلية الواضحة، وبالرغم من وضوحها واستنارتها خفيت عليهم وعَمُوا عنها؛ لأنهم بادروا بالإنكار قبل التأمل، ولم يسلكوا للهداية طريقها، يدل لذلك عطف ﴿فَحُمِيَتُ ﴾ بفاء التعقيب، ففي ذلك إيماء إلى عدم الفترة بين إيتائه البينة والرحمة وبين خفائها عليهم، وهذا تعريض بهم. (١) هذا ما أشارت إليه قراءة التخفيف، وأما قراءة التشديد فأشارت إلى أن الله تعالى سلبهم علمها ومنعهم معرفتها وعمَّاها عليهم لما صمموا وأصروا على الإعراض عنها، فخلاهم الله وتصميمهم، ووكلهم إلى أنفسهم، فجُعلت تلك التخلية منه سبحانه وتعالى تعمية. (١) يَقُول نبي الله نوح لقومه: ﴿ أَرَءَيْتُمُ إِن كُنتُ عَلَى بَيِنَةٍ مِّن زَقِي وَءَانَئنِي رَحُمَةً مِّنْ عِندِهِ ﴾ أي النُّبُوّة والرسالة، ﴿فَعُمِيَتُ عَلَيْكُمُ ﴾ أيْ فَلَمْ تَفْهَمُوهَا وَلَمْ تَهْتَدُوا إِلَيْهَا، ﴿أَنْلُزِمُكُمُوهَا ﴾ أيْ أَنْعُصِبُكُمْ والرسالة، ﴿فَكُمْ عَلَيْهَا؟ ﴿وَأَنتُمُ لَمَاكُرِهُونَ ﴾ أَيْ لَيْسَ لِي فِيكُمْ حِيلَةٌ وَالْحَالَةُ هَذِهِ. (٣)

الموضع السادس: قال تعالى: ﴿قَالَ يَنْوُحُ إِنَّهُۥ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ۚ إِنَّهُۥ عَمَلُ عَيْرُ صَالِحٍ فَلَا تَشْعَلُنِ مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ [هود: ٤٦].

قرأ يعقوب والكسائي ﴿عَمَلُ ﴾ بكسر الميم وفتح اللام، و ﴿غَيْرُ ﴾ بنصب الراء، وقرأ الباقون بفتح الميم ورفع اللام منونة، ورفع الراء. (١٤)

الوجه لقراءة الجماعة: أن الضمير في ﴿ إِنَّهُ عَمَلٌ ﴾ يعود على سؤال نوح ربَّه إنجاء ولده، والمعني على هذه القراءة: إن سؤالك إياي أن أنجي كافرا ﴿ عَمَلُ غَيْرُ صَلِحٍ ﴾ (٥)؛ لأن

الكرماني، "مفاتيح الأغاني"، ص: ٢١١.

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ١٢: ٥٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: أبو حيان، "البحر المحيط" ٦: ١٤٢-١٤٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: إسماعيل بن عمر بن كثير ،"قصص الأنبياء". تحقيق: مصطفى عبد الواحد، ( الناشر: مطبعة دار التأليف – القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٣٨٨ هـ - ١٩٦٨ م)، ١: ٩١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٣٣٤؛ ابن الجزري، "النشر" ٢: ٢٨٩.

<sup>(</sup>٥) قال ابن عطية: " وقالت فرقة: الضمير في قوله: ﴿ إِنَّهُ، عَمَلُ غَيْرُ صَلِيِّ ﴾ على قراءة جمهور السبعة على

نوحا الله قال: ﴿ رَبِّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي ﴾ فقال الله تعالى: ﴿ إِنَّهُ, لَيْسَ مِنْ أَهْلِك ﴾ الذين وعدتك أن أنجيهم، ومعنى ﴿ إِنَّهُ, لَيْسَ مِنْ أَهْلِك ﴾ أي: ليس من أهل دينك. (١) قال القرطبي: " وكان ابنه يُسِر الكفر ويظهر الإيمان، فأخبر الله تعالى نوحا بما هو منفرد به من علم الغيوب، أي علمت من حال ابنك ما لم تعلمه أنت. وقال الحسن: كان منافقا، ولذلك استحل نوح أن يناديه ". (٢) ويمكن أن يكون المعنى: إن ابنك ذو عمل غير صالح، فحذف المضاف وأقيم المضاف إليه مقامه، ف عَمَلُ هم مصدر أُخبر به للمبالغة. (٢)

والوجه لقراءة الكسائي ويعقوب أن المعنى: إن ابنك عَمِلَ غَيرَ صالح، يعني: أشرك ولم يؤمن. والضمير في ﴿ إِنَّهُ ﴾ يعود على (يام) ابن نوح، فهو الفاعل على هذه القراءة. (٤)

وأثر القراءتين في عرض هذا الحدث من قصة نوح الكليلا: أن قراءة الجماعة أشارت إلى أن نوحا الكليلا طلب من ربه المجالة إنجاء ولده من الغرق بالرغم من بقائه على الكفر، وكان ابنه يُسِر الكفر ويظهر الإيمان، فنهاه الله عز وجل نهى عتاب وأخبره بأن هذا الطلب وذلك

السؤال الذي يتضمنه الكلام، ويقوي هذا التأويل أن في مصحف ابن مسعود «إنه عمل غير صالح أن تسألني ما ليس لك به علم». وقالت فرقة: الضمير عائد على ركوب ولد نوح معهم الذي يتضمنه سؤال نوح، المعنى: أن ركوب الكافر مع المؤمنين عمل غير صالح، وقال أبو علي: ويحتمل أن يكون التقدير أن كونك مع الكافرين وتركك الركوب معنا عمل غير صالح". ابن عطية، "المحرر الوجيز"، ٣: ١٧٧، وانظر: أبو حيان، "البحر المحيط"، ٦: ١٦٢.

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن القراب، "الشافي"، ص:٥٠٥٠؛ المهدوي، "شرح الهداية"، ٣٤٨:٢ الأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ٢٤٨. ابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٣٤٢.

<sup>(</sup>٢) القرطبي، "تفسير القرطبي"، ٩: ٥٠. وانظر: أبو حيان، "البحر المحيط"، ٦: ١٦١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المهدوي، "شرح الهداية"، ٣٤٨:٢؛ الشيرازي، "الموضح"، ص:٣٠٦.؛ مكي، "الكشف"،

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن القراب، "الشافي" ص:٣٦٥؛ الكرماني، "مفاتيح الأغاني"، ص: ٢١٣؛ البنا، "إتحاف فضلاء البشر"، ص: ٣٢١؛ مُحِدُ سالم محيسن، "القراءات وأثرها في علوم العربية". (الناشر: مكتبة الكليات الأزهرية – القاهرة الطبعة: الأولى، ١٤٠٤ هـ – ١٩٨٤ م، عدد الأجزاء: ٢)، ١: الكليات القادر منصور، "الشامل في القراءات العشر"، ص:٢٦٨.

السؤال ﴿ عَمَلُ عَيْرُ صَالِحٍ ﴾، بينما أشارت قراءة الكسائي ويعقوب إلى زاوية أخرى من الحدث ألا وهي: أن ابن نوح لم يكن من أصحاب العمل الصالح، ولا من أهل الإيمان الذين أُمِر نوح السَّيِّ بحملهم في السفينة، فقد كان منافقا يظهر الإيمان أمام أبيه ويبطن الكفر والشقاق، ولأجل هذا كان من المغرقين؛ لأنه انخزل وانعزل، وحاد عَن طَرِيقِ النَّجَاةِ وعدل، فَمَا عَدَلَ إِذْ عَدَل. وَهَذَا الابْن هو: يام، أَحُو سَام وَحَام وَيَافَت، وَكَانَ كَافِرًا منافقا عمِل عملا غيرَ صَالح، فَحَالف أَبَاهُ فِي دينه ومذهبه، فَهَلَك مَعَ من هلك، هَذَا وقد نجا مَعَ أبيه الأجانب في النسَب، لما كَانُوا موافقين في الدّين والمذهب، فهذا إعلام بأن قرابة الدين بالنسبة لأهل الإيمان هي القرابة. (١)

الموضع السابع: قال تعالى: ﴿ مِمَّا خَطِيٓكَ نِهِمْ أُغَرِقُواْ فَأَدْخِلُواْ نَارًا فَلَمْ يَجِدُواْ لَهُمْ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَغَرِقُواْ فَأَدْخِلُواْ نَارًا فَلَمْ يَجِدُواْ لَهُمْ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَنْصَارًا ۞ ﴾ [نوح: ٢٥].

قرأ أبو عمرو: " مما خطاياهم" بفتح الطاء والياء وألف بعدهما من غير همز مثل: عطاياهم، وقرأ الباقون ﴿ خَطِيَتَ نِهِمْ ﴾ بكسر الطاء وياء ساكنة بعدها، وبعد الياء همزة مفتوحة وألف وتاء مكسورة، وأما الهاء فهي مضمومة في قراءة أبي عمرو، ومكسورة في قراءة الباقين للاتباع. (٢)

الوجه لقراءة الجماعة بالألف والتاء وجمع السلامة في المؤنث: أن الألف والتاء تكون للقليل والكثير وإلى هذا ذهب الكسائي. (٣)

والوجه لقراءة أبي عمرو: أن الخطايا أكثر من الخطيئات؛ لأن جمع المؤنث بالتاء في الأغلب من كلام العرب أن يكون للقليل مثل: نخلة ونخلات وبقرة وبقرات، قال الأصمعي: كان أبو عمرو يقرأ (خطاياهم) ويقول: إن قوما كفروا ألف سنة كانت لهم خطيئات! لا، بل خطايا. يذهب أبو عمرو إلى أن التاء والألف للجمع القليل، وخطايا جمع التكسير وهو

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن كثير، "قصص الأنبياء"، ١: ١٠٠-٣٠١٠؛ ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ١٢: ٨٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة" ص: ٦٥٣.؛ ابن الجزري، "النشر"، ٢: ٣٩١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٧٢٧؛ القرطبي، "تفسير القرطبي"، ١١: ٣١١. عبد القادر منصور، "الشامل في القراءات العشر"، ص: ٧٠١.

لتكثير . <sup>(١)</sup>

وأثر القراءتين في عرض هذا الحدث من قصة نوح التَّكِيُّة: أن قراءة الجماعة أوضحت أن سبب الإهلاك بالغرق هو الوقوع في الخطيئات من الشرك وغيره من صنوف المعصية كتكذيب الرسول وإيذائه والسخرية منه ومن المؤمنين به، بينما أشارت قراءة أبي عمرو إلى بعد آخر من أسباب الإهلاك ألا وهو: بلوغ الغاية القصوى من الإسراف في المعاصي، وكثرة الخطايا وتنوعها، وتطاول أمد العصيان أعواما عديدة وأزمنة مديدة، حتى أنهم لم يتركوا معصية إلا فعلوها، ولا فاحشة إلا اقترفوها، وقد مكث نوح التَكِيُّة يدعوهم إلى الله ﴿ أَلْفَ سَنَةٍ إِلّا خَسِيبَ عَامًا ﴾ ومع هذه المدة الطويلة من الدعوة لم يؤمن به إلا قلة، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا ءَامَنَ مَعَهُ وَلِلاً قَلِيلُ ﴾ ، وإن من أشر الناس منزلة عند الله تعالى من طال عمره وساء عمله، في الحديث: " عَنْ عَبْدِ الرَّمْنِ بْنِ أَبِي بَكَرَةً، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّ رَجُلًا قَالَ: يَا رَسُولَ طَالَ عُمُرُهُ، وَحَسُنَ عَمَلُهُ، قَالَ: فَأَيُّ النَّاسِ شَرُّ؟ قَالَ: مَنْ طَالَ عُمُرُهُ، وَحَسُنَ عَمَلُهُ، قَالَ: فَأَيُّ النَّاسِ شَرُّ؟ قَالَ: مَنْ طَالَ عُمُرُهُ، وَحَسُنَ عَمَلُهُ، قَالَ: فَأَيُّ النَّاسِ شَرُّ؟ قَالَ: مَنْ طَالَ عُمُرُهُ، وَحَسُنَ عَمَلُهُ، قَالَ: فَأَيُّ النَّاسِ شَرُّ؟ قَالَ: مَنْ طَالَ عُمُرُهُ، وَحَسُنَ عَمَلُهُ، قَالَ: فَأَيُّ النَّاسِ شَرُّ؟ قَالَ: مَنْ طَالَ عُمُرُهُ، وَحَسُنَ عَمَلُهُ، قَالَ: فَأَيُّ النَّاسِ عَمَلُهُ ". (٢)

يقول ابن كثير:" وَقَدْ تَطَاوَلَ الزَّمَانُ وَالْمُجَادَلَةُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُمْ ...، وَكَانوا كُلَّمَا انْقَرَضَ حِيلٌ وَصَّوْا مَنْ بَعْدَهُمْ بِعَدَمِ الْإِيمَانِ بِهِ وَمُحَارَبِتِهِ وَمُحَالَفَتِهِ، وَكَانَ الْوَالِدُ إِذَا بَلَغَ وَلَدُهُ وَعَقَلَ عَنْهُ كَلَامَهُ، وَصَّاهُ فِيمَا بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ، أَلَا يُؤْمِنَ بِنُوحٍ أَبَدًا مَا عَاشَ، وَدَائِمًا مَا بقى. وَكَانَتْ صَحَايَاهُمْ تَأْبَى الْإِيمَانَ وَاتِبَاعَ الْحُقِّ، وَلِهَذَا قَالَ: ﴿ وَلَا يَلِدُوا إِلَّا فَاجِرًا كَفَارًا ﴾ [نوح: ٢٧] سَجَايَاهُمْ تَأْبَى الْإِيمَانَ وَاتِبَاعَ الْحُقِّ، وَلِهَذَا قَالَ: ﴿ وَلَا يَلِدُوا إِلَّا فَاجِرًا كَفَارًا ﴾ [نوح: ٢٧] فَاجْتَمْعَتْ عَلَيْهِم خطاياهم من: كفرهم، وفجورهم، ودعوة نَبِيّهم عَلَيْهِم. (٣)

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٧٢٦؛ ابن خالويه، "الحجة في القراءات السبع"، ص: ٣٠٠١. عبد القادر منصور، "الشامل في القراءات العشر"، ص: ٧٠١.

<sup>(</sup>٢) الحديث في مسند أحمد برقم [٢٠٤١٥]، وقال محققه: حديث حسن، وفي سنن الترمذي ت شاكر برقم [٢٣٠]، قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح، وقال محققه: صحيح لغيره. ينظر: مسند أحمد ط الرسالة: (٣٤/ ٥٨)، وسنن الترمذي (٤/ ٥٦٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن كثير، "قصص الأنبياء"، ١: ٩٢، وما بعدها.

## المبحث الثاني: أثر القراءات المتواترة في عرض أحداث قصة إبراهيم ولوط عليهما السلام.

الموضع الأول: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عَمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَى ۚ قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنَ ۚ قَالَ بَلَى وَكَكِن لِيَطْمَدِنَ قَلِي ۚ قَالَ أَوْلَمْ تُؤْمِنَ ۚ قَالَ بَلَى وَصُرَهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ ٱجْعَلْ عَلَى كُلِ جَبَلٍ مِّنْهُنَ جُزْءًا ثُمَّ وَلَكِن لِيَطْمَدِنَ قَلْمِي ۚ قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ ٱلطَّيْرِ فَصُرَهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ ٱجْعَلْ عَلَى كُلِ جَبَلٍ مِنْهُنَ جُزْءًا ثُمَّ وَلَكِن لِيَطْمَدِنَ قَالِمَ وَعَلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴿ ﴿ ﴾ [البقرة: ٢٦٠].

اختلف القراء في ضم الصاد وكسرها من قوله تعالى: ﴿ فَصُرْهُنَ ﴾، فقرأ حمزة وأبو جعفر وخلف ورويس بكسر الصاد، وقرأ الباقون بضمها. (١)

الوجه لمن قرأ بكسر الصاد أن المعنى: قطعهن وشققهن ومزقهن، من صار يصير، يقال: صِرْتُ الشيء أي: قطَّعْتُه. (٢)

والوجه لمن قرأ بضم الصاد أن المعنى: أمِلهن واجمعهن وضمهن ووجههن إليك، من صار يَصُور، والعرب تقول: صُر وجهك إلىَّ، أي: أقبل عليَّ واجعل وجهك إلىَّ. (٣)

وأثر القراءتين في عرض هذا المشهد من المحاورة التي دارت بين إبراهيم الخليل التَكَلَّىٰ وبين ربه عَلَّى أن إبراهيم على طلب من ربه الله عَلَى أن يريه كيف يحيي الموتى؟ فأجابه الله عَلَى إلى ما سأل، وأمره أن يعمد إلى أربعة من الطيور مختلفة الأنواع، وأن يضمها إليه متفقدا لها ومتفحصا لأجزائها كما دلت على ذلك قراءة ضم الصاد، ثم دلت قراءة الكسر على أنه على الله على أنه على المناه المنا

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ۱۹۰؛ الداني، "التيسير"، ص: ۸۲؛ ابن الجزري، "النشر"، ۲۳۲.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن خالويه، "الحجة في القراءات السبع"، ص: ١٠١؛ الأزهري، "معاني القراءات"، ١: ٥٠٢٠؛ المهدوي، "شرح الهداية"، ٢٠٧٠؛ ابن القراب، "الشافي"، ص: ١١٥٠؛ ابن إدريس، "الكتاب المختار"، ١١٨:١؛ ابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ١٤٥؛ الكرماني، "مفاتيح الأغاني"، ص: ١٢١٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن خالويه، "الحجة في القراءات السبع"، ص: ١٠١، الأزهري، "معاني القراءات"، ١: ٢٢٤. المهدوي، "شرح الهداية"، ٢٠٧٠١؛ ابن القراب، "الشافي"، ص: ١٦٦. ابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ١٤٥. الكرماني، "مفاتيح الأغاني"، ص: ١٢١.

أُمِر بأن يمزق لحوم هذه الطيور وريشها، وأن يقطعها أجزاءً، ثم يخلط ذلك بعضه في بعض، ويجعل على كل جبل من هذه الطيور جزءا؛ مبالغة في التفريق، فجاءت القراءتان المتواترتان في هذه اللفظة لترتب أحداث هذا المشهد، فأول ما أمر به الخليل في أن يمسك بالطيور الأربعة وأن يتفحص أجزاءها جيدا، وأن يتفقد ألوانها وهيئاتها ليطابق بين حالها قبل التقطيع والإماتة وبعد الإحياء والإعادة، حتى يعلم بعد الإحياء أن جزءا من أجزائها لم ينتقل من موضعه الأول أصلا، ثم يأتي بعد ذلك الأمر بالتقطيع والتوزيع على رؤوس الجبال (۱)، فامتثل وكل ريشة تأتي إلى أختها، حتى اجتمع بدن كل طائر على ماكان عليه، والخليل الكي ينظر إلى قدرة الذي يقول للشيء كن فيكون، فأتت الطيور إليه سعيا، ليكون أبين له وأوضح لمشاهدته من أن يأتين طيرانا – فلا إله إلا الله – وقد كان إبراهيم الكي يعلم قدرة الله تعالى على إحياء الموتى علما يقينيا لا يحتمل النقيض، ولكنه أحب أن يشاهد ذلك عيانا، ويترقى من علم اليقين إلى عين اليقين، فإن تظاهر الأدلة أسكن للقلوب، وأزيد للبصيرة واليقين. (٢)

الموضع الثاني: قال تعالى: ﴿ فَأَقَبَلُوٓاْ إِلَيْهِ يَزِفُّونَ ۗ ﴾ [الصافات: ٩٤]. قرأ حمزة وحده ﴿ يَزِفُونَ ﴾ بضم الياء وكسر الزاى، وقرأ الباقون بفتح الياء. (٣)

<sup>(</sup>۱) الأمانة العلمية تقتضي أن أشير إلى أن بعض العلماء يرى أن القراءتين يُحتمل أَنْ تكونا بمعنى واحدٍ، وذلك أنه يقال: صارَه يَصُوره ويَصِيره، بمعنى قَطَعه أو أماله، فاللغتان لفظ مشترك بين هذين المعنيين، والقراءتان تَحْتَمِلهما معاً. ينظر: الفارسي، "الحجة للقراء السبعة"، ٢: ٣٩٢؛ مكي القيسي، "الكشف"، ٢: ٣٥٩؛ مُحُد بن عمر الرازي، "مفاتيح الغيب، التفسير الكبير". (الناشر: دار إحياء التراث بيروت، الثالثة - ١٤٢٠ه)، ٧: ٣٧٠؛ أحمد بن يوسف السمين الحلبي، "الدر المصون في علوم الكتاب المكنون". المحقق: الدكتور: أحمد مُحَد الخراط، (الناشر: دار القلم، دمشق، ٤٣١)هـ، عدد الأجزاء: ١١)، ٢: ٧٥٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن كثير، "قصص الأنبياء"، ١: ٢٣٤. وما بعدها؛ والقرطبي، "تفسير القرطبي"، ٣: ٣٠١. والرازي، "تفسير الرازي" ٧: ٣٠٠؛ أحمد مُحِّد الخراط، "الإعجاز البياني في ضوء القراءات القرآنية المتواترة". (مجمع الملك فهد لطباعة المصحف بالمدينة النبوية، الطبعة الثالثة: ٢٠١٢م، عدد الأجزاء: ١)، ص: ٣٣٦. وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٥٤٨.؛ الداني؛ "التيسير"، ص: ١٨٦.؛ ابن الجزري، "النشر"،

الوجه لقراءة الجماعة أن ﴿ يَزِفُونَ ﴾ بمعنى: يُسرعون، وذلك أنهم أُخبِروا بصنيع إبراهيم بآلهتهم فأسرعوا إليه يُرْعِدون غضبا ليأخذوه، والعرب تقول: زف يَزِف زفيفا إذا أسرع (۱)، ويمكن أن يكون الزفيف بمعنى التمهل في المشية، ويقال: زفت الإبل تزف إذا أسرعت. (۲) ويمكن أن يكون الزفيف بمعنى التمهل في المشية، ومنه أُخِذ زفاف العروس فإنه يكون على تؤدة وتمهل (۳)، وسبب التمهل مع ما سمعوا من جلل المصاب أنهم كانوا في طمأنينة من أن ينال أصنامهم أحد بشيء لعزتهم ومنعَتِها. (٤)

والوجه لقراءة حمزة: أنه جعله لغتين: زف وأزف، فيجوز أن يكون زف الرجل بنفسه، وأزف غيره، فيكون المعنى: فأقبلوا إليه يُزِفون أنفسهم، ويحملون غيرهم كذلك على الزفيف ويحثونهم عليه. (٥)

وأثر القراءتين في عرض وتصوير مشهد تحطيم إبراهيم لأصنام قومه وردة فعلهم حين علموا بذلك: أن إبراهيم الكيلا لما وبخهم على عبادة غير الله، أراد أن يريهم أن أصنامهم لا تنفع ولا تضر، فأوهمهم حين أرادوا الخروج لعيدهم ومجمعهم أنه سقيم لا يستطيع الخروج فتركوه وذهبوا، فخرج مسرعا مستخفيا إلى بيت الأصنام، فوجدها في بحو عظيم، وقد وضعوا بين أيديها أنواعا من الأطعمة قربانا إليها، فانحال عليها بفأسه؛ إهانة لها وبيانا لضعفها

. 407 : 7

<sup>(</sup>۱) ينظر: مُحَّد بن الحسن بن فارس، "جمهرة اللغة". المحقق: رمزي منير بعلبكي، (الناشر: دار العلم للملايين – بيروت، الطبعة: الأولى، ۱۹۸۷م عدد الأجزاء: ٣)، ١: ١٢٩. الأزهري، "تمذيب اللغة"، ١٣٦٩: ١٠٨٠؛ الجوهري، "الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية"، ٤: ١٣٦٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المهدوي، "شرح الهداية"، ٢: ٩٠. ؟ مكي، "الكشف"، ٣٢٨:٢. البغوي، "تفسير البغوي"، ٤٠٥. ابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٩٠٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن منظور، مُحَدِّد بن مكرم (١٤١٤هـ)، لسان العرب، الناشر: دار صادر – بيروت، الثالثة – (٣) ١٤١٤هـ، (٩/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن عطية، "تفسير ابن عطية"، ٤: ٤٧٩.؛ القرطبي، "تفسير القرطبي"، ١٥: ٩٥.؛ أبو حيان، "البحر المحيط"، ٩: ١١١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: مكي، "الكشف"،٣٢٨:٢؛ ابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٢٠٩؛ ابن القراب، "الشافي"، ص: ٢٨٣.

وعجزها ﴿ فَجَعَلَهُمْ جُذَا إِلَّا كَبِيرًا لَمُهُمْ ﴾ [الأنبياء: ٥٨]، فلما رجع الجمهور والعِلْية من عيدهم إلى بيت الأصنام ليأكلوا الطعام الذي وضعوه عندها لتبرك عليه رأوها مكسورة مُهانة، فسألوا: ﴿ مَن فَعَلَ هَنَا بِعَالِهَتِنَا ٓ إِنَّهُ, لَمِن الطّلِعِينَ ﴾ قالُوا سَمِعْنا فَتَى يَذَكُرُهُمْ يُقالُ لَهُ وَ إِلاَهِيمُ ﴾ [الأنبياء: ٥٩ - ٦٠] فأقبلوا إلى إبراهيم الطّي ينكرون عليه كسر أصنامهم ويؤنبونه على ذلك". (١) فصورت القراءتان المتواترتان مشهد ذهاب الكفار إلى إبراهيم أحسن تصوير، فقراءة الجماعة أشارت إلى أنهم خرجوا مسرعين، يُرعِدون غضبا، ويُبرقون حقدا إلى إبراهيم حين نما إلى علمهم أنه هو الذي حطمها، بينما خرجت طائفة منهم لم تر حالة الأصنام ولم تصدق أنها تحطمت تمشي إلى إبراهيم على تؤدة وتمهل وتبختر وتجبر؛ لأنهم كانوا في طمأنينة من أن ينال أصنامهم أحد بشيء لعزتما وعزتمم. بينما أشارت قراءة حمزة إلى أن فجيعتهم ومصابحم في أصنامهم حملهم على أن يسرعوا إلى إبراهيم إسراعا غير معتاد، وإلى أن فجيعتهم ومصابحم في أصنامهم حملهم على أن يسرعوا إلى إبراهيم إسراعا غير معتاد، وإلى أن يخوا من وراءهم على الإسراع كذلك للتحقق من صدق ذلك، وأخذ الجاني ومعاقبته.

الموضع الثالث: قال تعالى: ﴿ وَأَذْكُرْ عِبَدَنَاۤ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَنَ وَيَعْقُوبَ أَوْلِي ٱلْأَيْدِي وَٱلْأَبْصَدِ ﴾ [ص: ٥٤].

قرأ ابن كثير:﴿ عَبْدَنَا ﴾ بالتوحيد، وقرأ الباقون﴿ عِبْدَنَا ﴾ بالجمع. (٢)

الوجه لمن قرأ بالتوحيد: تخصيص ذكر العبودية في الآية بإبراهيم الكليلة وحده، تعظيما لشأنه وإشادة بذكره، وقد خص بالعبودية في هذه القراءة كما خص بالخلة في قول الله تعالى: ﴿ وَأَتَّخَذَ اللّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﴾ [النساء: ١٢٥]، يقول المنتجب: " وجه من قرأ على التوحيد: أنه جعل إبراهيم وحده عطف بيان أو بدلا لـ ﴿ عَبْدَنَا ﴾، تعظيما لشأنه وإشادة بذكره؛ لأنه هو المقدم والمفضل، والمبتلى بالبلايا الكثيرة، كصبره على أذى قومه، وإلقائه في النار، وابتلائه بتكليف ذبح ابنه، وخص بالعبودية كما خص بالحُلة ". (٣) وقال الألوسي: "وخص بعنوان

<sup>(</sup>١) ينظر: أبو حيان، "البحر المحيط"، ٩: ١١٠؛ وابن كثير، "قصص الأنبياء"، ١: ١٧٨. وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٥٥٤؛ والداني، "التيسير"، ص:١٨٨٠؛ وابن الجزري، "النشر"، ٢٠١٠؛ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: منتجب الدين الهمذاني، "الدرة الفريدة في شرح القصيدة". تحقيق: د. جمال طلبة، (مكتبة

العبودية لمزيد شرفه". <sup>(١)</sup>

ويقول الرازي: "قرأ ابن كثير: ﴿عَبْدَنَا ﴾ على الواحد وهي قراءة ابن عباس، ويقول إن قوله: ﴿عَبْدَنَا ﴾ تشريف عظيم، فوجب أن يكون هذا التشريف مخصوصا بأعظم الناس المذكورين في هذه الآية وهو إبراهيم، ثم عطف ذريته من بعده، وهم إسحاق ويعقوب". (٢) والوجه لقراءة الباقين: أنهم أتوا بالكلام على ما أوجب له من تفصيل الجمع بعده، وأن إسحاق ويعقوب قد اشتركا في الفضائل مع أبيهم، وأن غير إبراهيم من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام قد أجري عليه هذا الوصف، فقد جاء في عيسى ﷺ: ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا عَبْدُ الصلاة والنام: ﴿فِغَمُ ٱلْعَبْدُ ﴾ [ص: ٣٠و

وأثر القراءتين في عرض قصة إبراهيم الكيلا: أن قراءة الإفراد سلطت الضوء على منزلة أبي الأنبياء خليل الله في وأنه في الأنبياء كالكوكب الدري، فخص بالعبودية في قراءة أهل مكة تعظيما لشأنه وتشريفا، وإظهارا لمكانته وتعريفا، يقول ابن زنجلة: " ووجه إفراد في عَبْدنا في أنه اختصه بالإضافة على التكرمة له والاختصاص بالمنزلة الرفيعة، كما قيل في مكة بيت الله، وكما اختص بالخلة في قوله في والمُحَمَّدُ اللهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا في الشارت قراءة الجماعة إلى تعميم العبودية لهؤلاء الأنبياء الثلاثة لاشتراكهم في الفضائل من القوة في إقامة الدين،

المعارف بالرياض، الطبعة الأولى٢٠١٦م، عدد الأجزاء:٥)، ٣١:٥؛ والشيرازي، "الموضح"، ص:٤٧٤.؛ عبد الله بن عمر البيضاوي، "أنوار التنزيل وأسرار التأويل". المحقق: مُحَّد عبد الرحمن المرعشلي، (الناشر: دار إحياء التراث العربي – بيروت، الطبعة: الأولى – ١٤١٨ هـ)،٥: ٣١.

<sup>(</sup>١) ينظر: محمود بن عبد الله الألوسي، "روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني". المحقق: علي عبد الباري، (الكتب العلمية – بيروت، الطبعة الأولى، ١٢٥هـ)، ١٢٠. ٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الرازي، "تفسير الرازي"، ٢٦: ٤٠٠. بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن خالويه، "الحجة في القراءات السبع"، ص: ٣٠٥؛ وابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٨٦٠. والرازي، "تفسير الرازي"، ٢٦: ٤٠٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٦١٣.

والبصيرة في حقائق الأمور.(١)

الموضع الرابع: قال تعالى: ﴿ قَالُواْ يَنْلُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِكَ لَن يَصِلُواْ إِلَيْكَ ۖ فَأَسْرِ بِأَهَالِكَ بِقَطِعِ مِّنَ ٱلنَّيْلِ وَلَا يَلْنَفِتْ مِنصَمُّمُ أَحَدُ إِلَّا ٱمْرَأَنْكَ ۖ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمُ ۚ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصَّبَحُ أَلَيْسَ الصَّبَحُ بِقَرِيبٍ (١) ﴾ [هود: ٨١].

اختلف القراء في نصب التاء ورفعها من قوله ﴿ إِلَّا ٱمْرَأَنْكَ ﴾ فقرأ ابن كثير وأبو عمرو برفع التاء وقرأ الباقون بالنصب. (٢)

الوجه لقراءة ابن كثير وأبي عمرو: أن (امرأتُك) رُفِعت على أنها بدل من قوله: ﴿ أَحَدُّ ﴾ كقولك: ما قام أحد إلا أبوك، وعلى هذا فالنهي في هذه القراءة عن الالتفات إذا شُمِع صوت العذاب، وسبب النهي عنه: بلوغ الغاية في تحقيق معنى الهجرة غضبا لحرمات الله، بحيث يُقطَع التعلق بالوطن ولو تعلق الرؤية. (٣) والمعنى: ولا يلتفت منكم أحد إلا امرأتُك فإنها ستلتفت، وكان أبو عمرو البصري يتأول أن لوطا كان سار بحا في أهله، وحجته ما روي عن ابن عباس أنه قال: إنها سمعت الوجبة فالتفتت فأدركها حجر فقتلها وأصابحا العذاب. (٤)

والوجه لقراءة الجماعة: أن نصب ﴿ أَمْرَأَنَكَ ﴾ على الاستثناء من الإسراء في قوله: ﴿ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ ﴾، وعلى هذا فالنهي في هذه القراءة عن إخراجها من القرية مع المؤمنين، والمعنى على هذه القراءة: فأسر بأهلك إلا امرأتك فلا تسر بما وخلِّفها مع قومها، فإن هواها إليهم. (٥)

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ٢٣٦: ٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة" ص: ٣٣٨؛ والداني، "التيسير"، ص: ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ١٣٢:١٣٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ٤٦.؛ وابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٣٤٨.؛ والشيرازي، "الموضح"، ص: ٤٠٨.

<sup>(</sup>٥) ينظر: مكي، "الكشف"، ٢:١١٠؛ وابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٣٤٨؛ والشيرازي، "الموضح" ص:٤٠٨؛ والبغوي، "تفسير البغوي"، ٢: ٢٠٠٠.

وأثر القراءتين في عرض مشهد إسراء نبي الله لوط بأهله، وهل أخرج امرأته معه أم لم يخرجها: أن لوطا السلطي لل أمر بالخروج من قريته والسير بأهله ليلا؛ لأن العذاب سينزل صباحا على هذه القرى المكذبة، امتثل لوط أمر ربه وخرج بأهله، فأشارت قراءة الرفع إلى أنه أخرج امرأته مع ابنتيه، وأنها لما سمعت وجبة العذاب وهدّته التفتت متحسرة على قومها فأصابكا العذاب، بينما أشارت القراءة الأخرى إلى أن لوطا لم يسر بحا أصلا، وأنه خلّفها مع قومها؛ لأن هواها إليهم. يقول الزمخشري: " ... وفي إخراجها مع أهله روايتان: رُوى أنه أخرجها معهم، وأُمِر أن لا يلتفت منهم أحد إلا هي، فلما سمعت هدّة العذاب التفتت وقالت: يا قوماه، فأدركها حجر فقتلها. وروى أنه أمر بأن يُخلّفها مع قومها، فإن هواها إليهم، فلم يسر بها، واختلاف القراءتين لاختلاف الروايتين ".(١)

وقد علق صاحب البحر المحيط على كلام الزمخشري السابق بالقول:" وهذا وهم فاحش، إذ بنى القراءتين على اختلاف الروايتين من أنه سرى بها، أو أنه لم يسر بها، وهذا تكاذب في الأخبار يستحيل أن تكون القراءتان وهُمَا من كلام الله تترتبان على التكاذب". (٢) وقال البيضاوي: " ولا يجوز حمل القراءتين على الروايتين في أنه خلفها مع قومها أو أخرجها، فلما سمعت صوت العذاب التفتت وقالت: يا قوماه فأدركها حجر فقتلها؛ لأن القواطع لا يصح حملها على المعاني المتناقضة". (٣)

وقد أجاب السمين على ما استشكله أبو حيان والبيضاوي بالقول: "لا يَلْزم من ذلك التكاذبُ والتناقض، لأنَّ مَنْ قال: إنه سرى بها يعني أنها سَرَتْ هي بنفسها مصاحِبةً لهم في أوائل الأمر، ثم أخذها العذاب فانقطع سُراها، ومن قال: إنه لم يَسْرِ بها، أي: لم يَأْمرها ولم يأخذها، وأنه لم يَدُم سُراها معهم بل انقطع، فَصَحَّ أن يقال: إنه سَرَى بها، وإنه لم يَسْر بها، وقد أجاب الناسُ بهذا وهو حسنٌ ". (٤)

<sup>(</sup>١) الزمخشري، "تفسير الزمخشري"، ٢: ٢١٦.

<sup>(</sup>٢) أبو حيان، "البحر المحيط في التفسير" ٦: ١٩٠.

<sup>(</sup>٣) البيضاوي، "تفسير البيضاوي"، ٣: ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) السمين الحلبي، "الدر المصون في علوم الكتاب المكنون"، ٦: ٣٦٩-٣٦٩.

كما نقل السمين عن أبي شامة أن في الكلام اختصاراً نَبَّة عليه اختلافُ القراءتين، فكأنه قيل: فَأَسْرِ بأهلِك إلا امرأتك، ثم كأنه قال سبحانه: فإن خرجَتْ معكم وتَبِعَتْكم من غير أن تكونَ أنت سَرَيْتَ بَها فانْهَ أهلك عن الالتفات غيرَها، فإنها ستلتفت فيُصيبها ما أصاب قومها، فكانت قراءةُ النصب دالَّةً على المعنى المتقدم، وقراءةُ الرفع دالَّةً على المعنى المتأخر، ومجموعُهما دالٌ على جملة المعنى، وهو كلامٌ حسنُ شاهدٌ لِما ذكرته. (١)

وقال الشيخ مُحَّد الأمين:" الظاهر أن وجه الجمع بين القراءتين المذكورتين: أن السر في أمر لوط بأن يسري بأهله هو النجاة من العذاب الواقع صبحا بقوم لوط، وامرأة لوط مصيبها ذلك العذاب الذي أصاب قومها لا محالة، فنتيجة إسراء لوط بأهله لم تدخل فيها امرأته على كلا القولين، وما لا فائدة فيه كالعدم، فيستوي معنى أنه تركها ولم يسر بما أصلا، وأنه أسرى بما وهلكت مع الهالكين، فمعنى القولين راجع إلى أنها هالكة، وليس لها نفع في إسراء لوط بأهله، فلا فرق بين كونها بقيت معهم، أو خرجت وأصابما ما أصابهم. فإذا كان الإسراء مع لوط لم ينجها من العذاب، فهي ومن لم يسر معه سواء ".(٢)

وعلى هذا فقد صورت كل قراءة من القراءتين حدثا من أحداث مشهد الإسراء، فقراءة الجماعة أشارت إلى أن لوطا لم يسر بامرأته، وإنما خرجت بنفسها تابعة لهم، فلما سمعت وجبة العذاب أدركتها الشفقة على قومها فالتفتت فأصابحا العذاب وهلكت مع الهالكين. في حين أشارت قراءة الرفع إلى أنها لما تَبِعت لوطا وابنتيه نَهَى لوطٌ ابنتيه عن الالتفات ولم ينهها فالتفتت فأصابحا العذاب. فنتيجة إسراء لوط بأهله – وهي النجاة - لم تدخل فيها امرأته على كلا القراءتين، فيستوي معنى أنه تركها ولم يسر بحا أصلا، وأنه أسرى بحا فالتفتت وهلكت مع الهالكين. (٣)

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق.

<sup>(</sup>٢) مُحَدِّد الأمين الشنقيطي،" أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن". (الناشر : دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع بيروت — لبنان، عام النشر : ١٤١٥ هـ - ١٩٩٥ م)، ٢: ١٩١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن كثير، "قصص الأنبياء"، ١: ٢٦٦، وما بعدها.

## المبحث الثالث: أثر القراءات المتواترة في عرض أحداث قصة يوسف العلالا

الموضع الأول: قال تعالى: ﴿ أَرْسِلْهُ مَعَنَا غَدًا يَرْتَعُ وَيَلْعَبُ وَإِنَّا لَهُ, لَحَفِظُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [يوسف: ١٢].

اختلف القراء في: ﴿ يَرْتَعُ وَيَلْعَبُ ﴾ فقرأ ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر بالنون فيهما، وقرأ الباقون فيهما بالياء، وكسر العين من ﴿ يَرْتَعُ ﴾ المدنيان، وابن كثير، وأثبت قنبل الياء فيها في الحالين بخلاف. (١)

الوجه لمن قرأ بالياء في الفعلين: الإخبار عن يوسف، وبذلك جاء تأويل أهل التأويل، قال ابن عباس: يرتع ويلعب أي: يلهو وينشط ويسعى، وحجتهم في ذلك أن القوم إنما كان قولهم ذلك ليعقوب اختداعا منهم إياه عن يوسف إذ سألوه أن يرسله معهم لينشط يوسف لخروجه إلى الصحراء ويلعب هناك، لا أنهم أرادوا إعلامه بما لهم من الرفق والفائدة لخروجه. (٢) والرتع هو الاتساع في الملاذ. يقال: رتع فلان في ماله إذا أنفقه في شهواته. (٣)

والوجه لمن قرأ بالنون في الفعلين: أن إخوة يوسف التَّكِيُّ أخبروا عن أنفسهم. (٤) والمعنى: نتحارس ونتحافظ، ويرعى بعضنا بعضا. (٥) وإنما ذكروا ذلك لأنه يَسُرُّ أباهم أن يكونوا فرحين. (٦)

وأثر القراءتين في عرض قصة مخادعة إخوة يوسف التَكِينُ لأبيهم حتى يُخرِجه معهم إلى البادية والريف: أنهم لم يزالوا بأبيهم على حتى بعثه معهم، محتجين بأن هدفهم الأكبر وغرضهم الأسمى من وراء الإصرار على خروجه معهم إسعاد يوسف وإدخال السرور عليه باللهو

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٣٤٦؛ والداني، "التيسير"، ص: ١٢٨؛ وابن الجزري، "النشر"، ٢٠ ٢٠: ١٩٣٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ٤٦؛ وابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٣٥٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البغوي، "تفسير البغوي"، ٢: ٤٧٩.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ٤٦.

<sup>(</sup>٥) ينظر: البغوي، "تفسير البغوي"، ٢: ٤٧٩؛ والقرطبي، "تفسير القرطبي"، ٩: ١٣٩.

<sup>(</sup>٦) ينظر: ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ١٢. ٢٢٨.

واللعب والمسابقة والرمي والقفز كما أشارت إلى ذلك قراءة الياء، وأما قراءة النون فأشارت إلى مشاركة إخوة يوسف في له في الانبساط واللهو، كل بما يناسب حاله وسنّه، وقد بلغ من تمام حيلتهم أمام أبيهم أن يوسف الكيّل لما خرج معهم أخذوا يحملونه على أكتافهم، لا يضعه واحد إلا رفعه آخر، إمعانا في إظهار حبهم له وشفقتهم عليه أمام أبيهم، وخرج يعقوب يشيعهم ميلا ثم رجع، فلما انقطع بصر أبيهم عنهم أظهروا حقيقة ما في نفوسهم تجاهه، وجعلوا يشتمونه بالمقال ويهينونه بالفعال، ورماه الذي كان يحمله إلى الأرض حتى كاد ينكسر، فالتجأ إلى آخر فوجد عند كل واحد منهم أشد مما عند الآخر من الغيظ والعسف، فاستغاث بأخيه الأكبر روبيل وقال: أنت أكبر إخوتي، والخليفة من بعد والدي عليّ، وأقرب الإخوة إليّ، فارحمني وارحم ضعفي، فلطمه لطمة شديدة وقال: لا قرابة بيني وبينك، فادع الأحد عشر كوكبا فلتنجك منا. (١) فمجموع القراءتين المتواترتين أظهر أن إخوة يوسف زخرفوا ليعقوب الكيّل القول، وبالغوا في تصنع الرفق بأخيهم والحرص على سعادته أمام أبيهم لأخذ يوسف معهم.

الموضع الثاني: قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ هَمَّتْ بِهِ اللهِ وَهَمَّ بِهَا لَوْلَا أَن رَّءَا بُرْهَانَ رَبِّهِ وَ كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْدُ السُّوَءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَصِينَ ﴾ [يوسف: ٢٤].

قرأ ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر ﴿ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ حيث ورد إذا كان أوله ألف ولام، و ﴿ مُخْلَصًا ﴾ [مريم: ٥١] بكسر اللام، وتابعهم نافع في قوله ﴿ إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصًا ﴾ بكسر اللام في موضع مريم وحده، وقرأ عاصم وحمزة والكسائي ﴿ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ و ﴿ مُخْلَصًا ﴾ في سورة مريم بفتح اللام. (٢)

الوجه لقراءة كسر اللام أن المعنى: أن يوسف الطّيكي من الذين أخلصوا دينهم لله، وأخلصوا أعبد الله من الرياء، ويشهد لهذا المعنى قوله: ﴿ قُلَ إِنِّي ٓ أُمِرْتُ أَنَ أَعَبُدَ ٱللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ

<sup>(</sup>١) ينظر: القرطبي، "تفسير القرطبي"، ٩: ١٤١.؛ وابن كثير، "قصص الأنبياء"، ١: ٣١٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٣٤٨؛ والداني، "التيسير"، ص: ١٢٨؛ وابن الجزري، "النشر"، ٢٠ .٠٠ وابن الجزري، "النشر"، ٢٠ .٠٠ وابن الجزري، "النشر"، ٢٠ .٠٠ وابن الجزري، "النشر"،

اَلدِّينَ ﴾ [الزمر: ١١]. (١٦

والوجه لمن فتح اللام ﴿ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ أن المعنى: أن الله أخلصهم من الأسواء والفواحش فصاروا مخلصين، ويُحتَج لهذا المعنى بقوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةٍ ذِكَرَى ٱلدَّارِ ﴾ [ص: ٤٦] فصاروا مخلصين بإخلاص الله إياهم. (٢) وقيل: المعنى: أخلصهم الله لنفسه، أي اختارهم لعبادته وكرامته. (٣)

وأثر القراءتين في عرض قصص الأنبياء عليهم الصلاة والسلام (٤) ومنهم يوسف الصديق الصديق الله تواءة الكسر تشير إلى أن ديدن الأنبياء جمعيا في توحيدهم وعباداتهم وأقوالهم وأفعالهم هو الإخلاص الكامل لله، وإرادة وجهه سبحانه دون سواه. وأما قراءة الفتح فتشير إلى إكرام الله تعالى لهؤلاء الصفوة من خلقه لما اطلع على إخلاصهم وصدقهم ويقينهم فيه سبحانه بأن أخلصهم من الوقوع في المعاصي والفواحش، فلا ترد معصية الله على قلوبهم، ولا تطرأ في نفوسهم؛ لأن الله تعالى عصمهم منها ومن الورود على خواطرهم، يقول القرطبي: " المخلِصين بكسر اللام تأويلها الذين أخلصوا طاعة الله. وقرأ الباقون بفتح اللام، وتأويلها: الذين أخلصهم الله لرسالته، وقد كان يوسف في متصفا بماتين الصفتين، لأنه كان مخلِصا في طاعة الله تعالى، مستخلَصا لرسالة الله تعالى ". (٥) وذهب مكى رحمه الله إلى أنهم لم يُخلِصوا

(۱) ينظر: مكي، "الكشف"، ۲:۱۲۰:۲ والشيرازي، "الموضح"، ص:۲۲.، وعبد القادر منصور، "الشامل"، ص:۲۸٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ٤٦.؟ وابن خالويه، "الحجة في القراءات السبع"، ص: ١٩٤، ومكي، "الكشف"، ٢٠:٢٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن القراب، "الشافي"، ص: ٣٨٠؛ والمهدوي، "شرح الهداية"، ٣٦١:٢.

<sup>(</sup>٤) ورد هذا الوصف في قصة موسى في قوله تعالى ﴿ وَأَذْكُرُ فِي ٱلْكِنْبِ مُوسَىٰ ۚ إِنَّهُۥكَانَ مُخْلَصَا وَكَانَ رَسُولًا بِنَيًّا ﴾ [الصافات: [مريم: ٥١]، كما ورد مكررا في سورة الصافات خمس مرات ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [الصافات: ٥٠ - ١٢٨ - ١٦٠]، وكذا في سورة الحجر وص ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [الحجر: ٤٠ -، ص: ٨٣]. والوجه في كل المواضع مثل ما ذكرت في هذا الموضع.

<sup>(</sup>٥) ينظر: القرطبي، "تفسير القرطبي"، ٩: ١٧٠.؛ والشوكاني، "فتح القدير"، ٣: ٢٢.

أنفسهم لعبادة الله إلا من بعد ما اختارهم الله تعالى وأخْلَصهم لذلك. (١)

الموضع الثالث: قال تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ ٱلسِّجْنُ أَحَبُّ إِلَىَّ مِمَّا يَدْعُونَنِيَ إِلَيْهِ ۗ وَإِلَّا تَصَرِفْ عَنِي كَيْدَهُنَ أَصْبُ إِلَيْهِ أَوْلَكُن مِن ٱلجَنِهِ لِينَ اللهِ ﴾ [يوسف: ٣٣].

قرأ يعقوب الحضرمي: ﴿ رَبِّ ٱلسِّجْنُ أَحَبُ ﴾ بفتح السين، وقرأ الباقون بكسرها. (٢) الوجه لقراءة الجماعة: أنهم أرادوا اسم المكان، والمعنى: بقائي في السجن والمحبس أي: في المكان الذي يُحبس فيه المسجون أحب إلي مما يدعونني إليه، أي من ركوب المعصية. (٣) والوجه ليعقوب: أنه أراد المصدر، والمعنى: حبسهم إياي في السجن أحب إلي، وأن أسجَن أفضل عندى مما يدعونني إليه. (٤)

وأثر القراءتين في عرض هذا المشهد الدال على طهارة يوسف و ونقائه وعصمته: أن راحيل امرأة العزيز لما تكلمت النسوة في شأنها على جهة التنقص لها، والإشارة إليها بالعيب والمذمة على حب مولاها، وعشق فتاها، جمعتهن وأعدت لهن مأدبة، ودعت إليها أربعين امرأة فيهن هؤلاء اللائي عيرها ثم قالت ليوسف آخُرُجَ عَكَيْنَ في فطلع عليهن يوسف المرأة فيهن هؤلاء اللائي عيرها ثم قالت ليوسف وأعسن من البدر لا محالة، فلمّا رأينه بحرهن حسنه، وأعظمنه وأجللنه وهبنه، فقالت راحيل للنسوة: ﴿ فَذَالِكُنَّ ٱلَّذِى لُمُتُنَّنِي فِيهِ ﴾ أي في حبّه وشغفي فيه، ثمّ أقرّت لهن مادحة له بالعفة فقالت: ﴿ وَلَقَدُ رَوَدَنَّهُم عَن نَفْسِهِ عَلَات المُتعاء الأنقياء، فهو الكريم، ابن الكريم أبي الأنبياء، فقالت راحيل: ﴿ وَلَهِن لَمْ يَقْعَلُ مَا عَامُرُهُ لِيُسْتَعْ وَاستعصى العقول المن الكريم أبي الأنبياء، فقالت راحيل: ﴿ وَلَهِن لَمْ يَقْعَلُ مَا عَامُرُهُ لِيُسْتَعْ وَاستَعْ وَاسْتَعْ وَاسْتَعْ وَاسْتُعْ وَاسْتَعْ وَاسْتَعْ وَاعْ وَاسْتُعْ وَاسْتُعْ وَاسْتَعْ وَاسْتُعْ وَاسْ

<sup>(</sup>١) ينظر: مكى، "الكشف" ٢:٠٢٠..

<sup>(</sup>٢) ينظر: الحسن بن علي الأهوازي، "الوجيز في شرح قراءات القرأة الثمانية أئمة الأمصار الخمسة". المحقق: دريد حسن أحمد، (الناشر: دار الغرب الإسلامي - بيروت، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٢ م، عدد الأجزاء: ١)، ص: ٢١٤. وابن الجزري، "النشر"، ٢: ٩٥٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: إبراهيم بن السري الزجاج، "معاني القرآن وإعرابه". المحقق: عبد الجليل عبده شلبي، (الناشر: عالم الكتب – بيروت، الطبعة: الأولى ١٤٠٨ هـ – ١٩٨٨ م، عدد الأجزاء: ٥)، ٣: ١٠٨٠. وأبو حيان، "البحر المحيط"، ٦: ٢٧٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الزجاج، "معاني القرآن وإعرابه"، ٣: ١٠٨.؛ والشيرازي، "الموضح"، ص: ٢١٤.

الصّنغِرِينَ ﴾ أي: ولئن لم يطاوعني فيما دعوته إليه، لأحبسنّه، وَلَيَكُون من الأذلّاء، واختار يوسف حين عاودته المرأة في المراودة، وتوعّدته السجنَ على المعصية، وناجى ربه قائلا ﴿ رَبِّ السِّجُنُ أَحَبُ إِلَى مِمَّا يَدْعُونَيْ إِلَيْهِ ﴾، ويحتمل أن يكون يوسف قد جهر بهذا الكلام في ملئهن تأييسا لهن من أن يفعل ما تأمره به. (١) فأشارت قراءة كسر السين إلى أنه وضل النزول في بيت الحبس ومقاساة السِجن مع ما فيه من الألم والشدة وضيق النفس، على ما يدعونه إليه من الاستمتاع بالمرأة الحسنة النفيسة، على ما فيه من اللذة، وقد صار السجن محبوبا إليه باعتبار أنه يخلصه من الوقوع في الحرام. (١) بينما أشارت قراءة يعقوب إلى أن مباشرة الحبس وتقييد الحركة والحرمان من الحرية بالرغم من كراهية النفس لذلك وثقله عليها أحب إليه من إجابة راحيل إلى ما أرادت، فأشارت القراءتان المتواترتان إلى أن المكان المكروه وهو السِجن، والفعل غير المحبب للنفوس وهو الحبس وتقييد الحركة، والرضى بالسجن في مرضاة الله تعالى والتباعد عن محارمه أحب وأقرب إلى نفس يوسف الصديق من الوقوع في المعصية.

الموضع الرابع: قال تعالى: ﴿ قَالُوٓاْ أَءِنَّكَ لَأَنتَ يُوسُفُ ۚ قَالَ أَنَا يُوسُفُ وَهَـٰذَاۤ أَخِى قَدْ مَرَ اللَّهُ عَلَيْـنَاۤ ﴾ [يوسف: ٩٠].

قرأ ابن كثير وأبو جعفر: ﴿ إِنَّكَ ﴾ بممزة واحدة على الخبر، وقرأ الباقون بممزتين ﴿ أَوِنَكَ ﴾ على الاستفهام. (٣)

الوجه لمنْ قَرَّأُ ﴿إِنَّكَ ﴾ بممزة واحدة على الخبر: أنما جاءت على سبيل الجزم وشدة

<sup>(</sup>۱) ينظر: أحمد بن مُحَدِّد الثعلبي، "الكشف والبيان عن تفسير القرآن". تحقيق: الإمام أبي مُحَدِّد بن عاشور، (الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة: الأولى ١٤٢٢، هـ - ٢٠٠٢ م، الأجزاء: ١٠)، ٥: ٢١٧.؛ وابن كثير، "قصص الأنبياء"، ١: ٣٢٣. وما بعدها؛ وابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ٢١: ٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ١٢: ٢٦٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٣٥١.؛ والداني، "التيسير"، ص: ١٣٠.؛ وابن الجزري، "النشر"، ١٣٠. ١٢٠. وابن الجزري، "النشر"، ٢٧٢.

التحقق؛ لأنهم عرفوه وتحققوا أنه أخوهم فاستغنوا عن الاستخبار. (١) يقول الزمخشري: " فإن قلت: كيف عرفوه؟ قلت: رأوا في روائه وشمائله حين كلمهم بذلك ما شعروا به أنه هو، مع علمهم بأنّ ما خاطبهم به لا يصدر مثله إلا عن حنيف مسلم من سِنْخ (٢) إبراهيم، لا عن بعض أعزاء مصر ". (٣)

والوجه لمن قرأ ﴿ أَوِنّكَ ﴾ : أنها جاءت على سبيل الاستفهام والاستخبار؛ لأنهم شكوا في معرفته ولم يتثبتوا، بل غلب على ظنهم أنه أخوهم، فاستفهموه ليتحققوا ويتيقنوا. (٤) وأثر القراءتين في عرض هذا الحدث من قصة يوسف التكييل مع إخوته: أنهم لما ارتحلوا إلى مصر بقصد استطلاق أخيهم بنيامين من عزيز مصر، ثم بالتعرض إلى التحسس من يوسف ، فوصلوا مصر ودخلوا على يوسف وهو في أبّهة المُلك وعلى رأسه التاج، فقال لهم حين سألوه إطلاق سراح بنيامين والإحسان إليهم: ﴿ قَالَ هَلَ عَلِمْتُم مّا فَعَلّتُم بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذْ أَنتُم جَهِلُوب ﴾ [يوسف: ٨٩] فوقع حينئذ في نفوس بعض إخوته أنه أخوهم يوسف على التحقيق والقطع فصارحوه، وارتاب بعض إخوته في شأنه لطول العهد وتغير الحال، فلم يصلوا إلى درجة اليقين الذي وصل إليه البعض الآخر منهم فاستفهموا منه ليتأكدوا، فلم يكن أخوة يوسف حين رأوه على درجة واحدة من المعرفة له، بل تيقن بعضهم، وارتاب بعض البعض الآخر. (٥) عند القرطبي: " وعن ابن عباس أيضا: أن إخوته لم يعرفوه حتى وضع التاج عنه، وكان في قرنه علامة، وكان ليعقوب مثلها شبه الشامة، فلما قال لهم: " هل علمتم ما

<sup>(</sup>١) ينظر: المهدوي، "شرح الهداية"، ٢:٤٠٢.؛ ومكى، "الكشف"، ٢٢٤:٢.

<sup>(</sup>٢) السِّنخ: الأصل من كل شيء. ينظر: ابن منظور، "لسان العرب"، ٣: ٢٦.؟ مُحِّد بن يعقوب الفيروز ابادي، "القاموس المحيط" (الناشر: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت – لبنان، الطبعة: الثامنة، ١٤٢٦هـ - ٢٠٠٥م)، ص: ٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) الزمخشري، "الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل"، ٢: ٢٠٥٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ٥٠٠؛ وابن القراب، "الشافي"، ص:٣٨٦؛ والمهدوي، "شرح الهداية"، ٣٦٥:٢.

<sup>(</sup>٥) ينظر: القسطلاني، "لطائف الإشارات لفنون القراءات"، ٢٥٣٣:٦.

## مجلة الجامعة الإسلامية للعلوم الشرعية – العدد ٣٠٣ – الجزء الأول

فعلتم بيوسف" رفع التاج عنه فعرفوه، فقالوا: "إنك لأنت يوسف". (١) وقال أبو حيان: "فإن قدر أن بعضا استفهم وبعضا أخبر، ونُسِب في كل من القراءتين إلى المجموع قول بعضهم: أمكن، وهو مع ذلك بعيد. (٢)

الموضع الخامس: قال تعالى: ﴿ حَقَّ إِذَا ٱسْتَيْسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّواۤ أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ جَآءَهُمْ نَصْرُنَا ﴾ [يوسف: ١١٠].

قرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو وابن عامر ويعقوب ﴿ كُذِبُوا ﴾ بتشديد الذال، والباقون بتخفيفها. (٣)

الوجه لمن قرأ بالتشديد أن المعنى: حتى إذا استيأس الرسل من إيمان قومهم، واستيأسوا ممن كذبهم أن يصدّقهم، وأيقنوا أن قومهم قد كذّبوهم جاء الرسل نصرُنا. قالت عائشة على يزل البلاء بالرسل حتى خافوا أن يكون من معهم من المؤمنين قد كذّبوهم.

والوجه لمن قرأ بالتخفيف أن المعنى: أن المرسل إليهم ظنوا أن الرّسل قد كَذَبُوهم فيما أخبروهم به من الوعيد، وأنهم إن لم يؤمنوا نزل بهم العذاب، وإنما ظنّت أقوام الرسل ذلك الظن لأجل ما شاهدوه من إمهال الله إياهم، وإملائه لهم. (٥)

وأثر القراءتين في عرض خبر الأنبياء عليهم الصلاة والسلام مع أقوامهم المكذبين أن قراءة التخفيف أشارت إلى أن نصر الله سبحانه آت، وأن من إرهاصات هذا النصر أن يستيقن الرسل من عدم إيمان قومهم، وأن يُشاع بين أتباعهم أن الرسل من عدم إيمان قومهم، وأن يُشاع بين أتباعهم أن الرسل قد أُخلِفوا ما وُعدوا

<sup>(</sup>١) القرطبي، "تفسير القرطبي"، ٩: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: أبو حيان، "البحر المحيط"، ٦: ٣٢٠، قلت: تبعيد إمامنا أبي حيان يمكن أن نبعده؛ لكون ذلك الاحتمال جائز الوقوع، وهو الأولى جمعا بين القراءتين والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٣٥١؛ والداني، "التيسير"، ص: ١٣٠؛ وابن الجزري، "النشر"، ٢٩٦: ٢٩٦.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٣٦٧؛ والمهدوي، "شرح الهداية"، ٣٦٦:٢.؛ والكرماني، "مفاتيح الأغاني"، ص: ٢٢٦.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الفارسي، "الحجة للقراء السبعة"، ٤: ٣٤٠.

به من النصر على من كذَّ بهم، وهذه القراءة تحمل الأنبياء ومن بعدهم من المصلحين والدَّعاة على الصبر والتّحمل إذا رأوا شكوك الناس في رسالاتهم ودعواتهم. بينما دلّت قراءة التّشديد على أن إعراض الناس وتكذيبهم بالهدى، وصدّهم عن سبيل الله لا ينبغي أن يدفع أصحاب الرسالات والمصلحين إلى اليأس والاستسلام، بل هذا كله على شدته أمارة على قرب نصر الله عزّ وجلّ ودنو فرجه. (١)

# المبحث الرابع: أثر القراءات المتواترة في معرفة أحداث قصة هود وصالح عليهما السلام

الموضع الأول: قال تعالى: ﴿إِنْ هَٰذَاۤ إِلَّا خُلُقُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ السَّعَاء: ١٣٧].

اختلف القراء في قراءة ﴿ خُلُقُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ فقرأ ابن كثير وأبو عمرو وأبو جعفر ويعقوب والكسائي: بفتح الخاء وإسكان اللام، والباقون بضمهما. (٢)

الوجه لقراءة فتح الخاء وإسكان اللام: أنه من الاختلاق والكذب، فكأنهم قالوا لهود الكلفي: ما هذا الذي أتيتنا به إلا كذب الأولين وافتراؤهم واختلاقهم، قال ابن عباس: إن هذا إلا حُلْق الأولين أي كذب الأولين. ويمكن أن يكون المعنى: عادة الأولين ممن سبقنا، كانوا يعيشون ما عاشوا ثم يموتون، ونحن كمن كان قبلنا، نحيا كما حيوا ونموت كما ماتوا، ولا نبعث كما لم يبعثوا. (٢)

والوجه لقراءة من قرأ بضم الخاء واللام: أن الخُلُق بمعنى العادة، أي: ما هذا الذي نحن عليه من الدين إلا عادة الأولين ومذهبهم ودينهم الذي كانوا يدينون به ويعتقدونه، ونحن بمم مقتدون. ويمكن أن يكون المعنى: ما هذا الذي نحن فيه من الحياة والموت من غير بعث إلا

<sup>(</sup>۱) ينظر: مُحُد حبش،" القراءات المتواترة وأثرها في الرسم القرآني والأحكام الشرعية". (دار الفكر - دمشق، الطبعة: الأولى، ١٩٩٠ه ه - ١٩٩٩ م، عدد الأجزاء: ١)، ص: ١٩٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٤٧٢.؛ والداني، "التيسير"، ص: ١٦٦.؛ وابن الجزري، "النشر" ٢: ٣٣٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الطبري، "تفسير الطبري"، ١٩: ٣٧٧.؛ والفارسي، "الحجة للقراء السبعة"، ٥: ٣٦٥.؛ وابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٥١٨.

### مجلة الجامعة الإسلامية للعلوم الشرعية - العدد ٣٠٣ - الجزء الأول

عادة من قبلنا من قديم الدهر، وكانت تغلب عليهم اللذات الخيالية من طلب الاستعلاء والبقاء والتفرد والتجبر. ويمكن أن يكون المعنى: ما هذا الذي جئت به من الكذب إلا عادة الأولين من أمثالك، كانوا يلفقون مثله ويسطرونه. (١)

وأثر القراءتين في عرض هذه المحاورة بين هود التَّكِيُّ وبين المتجبرين من قومه: أن هودا التَّكِيُّ لما أمرهم بتقوى الله وطاعة نبيه، ونبههم إلى إحسانه تعالى إليهم، وسبوغ نعمته عليهم، تحريضا لهم على الطاعة والتقوى، ووبخهم على أفعالهم القبيحة، لم يبالوا بما أمرهم به، وبما ذكرهم به من نعم الله، ولم يهتموا بتخويفه إياهم انتقام الله تعالى منهم، بل تبجَّحوا وقالوا له: ﴿ سَوَاءٌ عَلَيْنَا أَوْعَظْتَ أَمْ لَمْ تَكُن مِّن ٱلْوَعِظِينَ ﴾ إذ لم يعتقدوا صحة ما جاء به، بل ظنوا أنه كاذب فيما ادعاه، فقالوا له ذلك على سبيل الاستخفاف وعدم المبالاة بما خوفهم به (٢)، ثم قالوا كما في قراءة الضم: ﴿ إِنْ هَذَا إِلَّا خُلُقُ ٱلْأَولِينَ ﴾ أي: ما هذا الدين الذي نحن عليه إلا دين الأولين من الآباء، والاجداد من الاسلاف، ولن نتحول عنه ولا نتغير، ولا نزال متمسكين به، وهذه هي عادتهم وديدنهم وطريقتهم، يحيون ويموتون ثم لا يُبعثون ولا يُحاسبون، في حين أشارت القراءة الأخرى إلى أنهم اتهموا نبيهم هي والأنبياء الكرام من قبله بالكذب والاختلاق والافتراء. (٢)

الموضع الثاني: قال تعالى: ﴿ وَتَنْجِتُونَ مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا فَارِهِينَ ﴿ السَّعْرَاء: ١٤٩].

اختلف القراء في قراءة: ﴿ فَرِهِينَ ﴾ فقرأ الكوفيون وابن عامر بألف بعد الفاء، والباقون بغير ألف. (٤)

الوجه لمن قرأ بألف بعد الفاء أن معنى ﴿ فَرِهِينَ ﴾: حاذقين في نحت البيوت من

<sup>(</sup>١) ينظر: القرطبي، "تفسير القرطبي"، ١٣: ١٢٦؛ والمنتجب، "الدرة الفريدة في شرح القصيدة"، ٤٦٨:٤

<sup>(</sup>٢) ينظر: أبو حيان، "البحر المحيط"، ٨: ١٧٩-١٨٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن كثير، "قصص الأنبياء"، ١: ١٣٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٤٧٢؛ والداني، "التيسير"، ص: ١٦٦؛ وابن الجزري، "النشر"، ٢٦ .٠٠ وابن الجزري، "النشر"، ٢٠ .٠٠ وابن الجزري، "النشر"،

الجبال وعمارتها. (١) وكانوا ينحتونها من الجبال لما طالت أعمارهم وتهدم بناؤهم من المدر. (٢) والوجه لمن قرأ بغير ألف أن المعنى: أشرين بطرين، وقيل: معجبين بصنعتهم، وقيل: آمنين. (٢)

وأثر القراءتين في عرض هذا المشهد من قصة صالح الكليلا: أن قوم صالح الكليلا كانوا قد أعرضوا عن عبادة الله تعالى، وأنكروا البعث، وغرهم أئمة كفرهم في ذلك، فجاءهم صالح الكليلا يذكرهم بنعمة الله عليهم بما مكّن لهم من الخيرات، وما سخّر لهم من الأعمال العظيمة، فقد اجتمع لهم الأمن ورفاهية العيش، وأنكر عليهم أن يظنوا بأنفسهم الخلود ودوام النعمة، ومما أنكره صالح على قومه عمارة البيوت ونحتها من الجبال على جهة البطر والشره والتجبر، فلفظة: ﴿ فَرِهِينَ ﴾ مأخوذة من الفراهة وهي تدل على: جودة منظر الشيء وقوته وكماله في نوعه، فجاءت قراءة ﴿ فَرِهِينَ ﴾ بالألف على صيغة اسم الفاعل لتدل على الحذق والكياسة والمعرفة التامة بنحت البيوت من الجبال، بحيث تصير بالنحت كأنها مبنية من شدة الإتقان، بينما أشارت القراءة الأخرى إلى أن نحتهم للبيوت كان على جهة الأشر والبطر والعُجب والتجبر، ولذلك أنكر عليهم نبي الله هيد. (٤)

الموضع الثالث: قال تعالى: ﴿ قَالُواْ تَقَاسَمُواْ بِٱللَّهِ لَنُبَيِّتَنَّهُ، وَأَهْلَهُ ثُمَّ لَنَقُولَنَّ لِوَلِيِّهِ مَا شَهِدْنَامَهْ لِكَ أَهْلِهِ وَإِنَّا لَصَلَدِقُونَ ﴿ قَالُواْ تَقَاسَمُواْ بِأَلِلَّهِ لَنَابُكُ أَهْلِهِ وَإِنَّا لَصَلَدِقُونَ ﴾ [النمل: ٤٩]

اختلف القراء في: ﴿ لَنُبُيِّتَنَّهُ, وَأَهْلَهُ, ثُمَّ لَنَقُولَنَّ ﴾ فقرأ حمزة والكسائي وخلف بالتاء على الخطاب في الفعلين وضم التاء الثانية من الأول، وضم اللام الثانية من الثاني، وقرأهما

<sup>(</sup>١) ينظر: الأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ٢٢٨.؛ وابن القراب، "الشافي"، ص: ٢١٤.؛ وابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٥١٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: القرطبي، "تفسير القرطبي"، ١٣٩: ١٢٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ٢٢٨.؛ وابن القراب، "الشافي"، ص: ٢١٤.؛ وابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٥١٩.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البغوي، "تفسير البغوي"، ٣: ٤٧٦.؟ وابن عطية، "تفسير ابن عطية"، ٤: ٢٤٠. والقرطبي، "تفسير القرطبي"، ١٢٩. ١٢٩.

الباقون بالنون وفتح التاء واللام.(١)

الوجه لقراءة الجماعة: أنهم جعلوا ﴿ تَقَاسَمُواْ ﴾ فعل أمر، فكأنهم قالوا: احلفوا بالله ﴿ لَنُبُيِّ تَنَّهُ وَأَهْ لَهُ ثُمَّ لَنَقُولَنَّ ﴾، وأدخل المتكلمون أنفسهم مع المقسمين. (٢)

والوجه لقراءة الأصحاب (حمزة والكسائي وخلف) بالتاء: أنهم أرادوا به كأن مخاطبا من الرهط خاطبهم فقال: تحالفوا أي: أقسِموا لتُبيّتُنّه، ثم لتقولُنّ، فأتى بالتاء دلالة إسناد الخطاب إلى بعض من بالحضرة للبعض الآخر، فالمتكلمون من الرهط خاطبوا الباقين بذلك، ولم يدخلوا أنفسهم فيما أمروهم به. (٣)

وأثر القراءتين في عرض مشهد اجتماع الأشقياء التسعة الذين كانوا من عتاة قوم صالح في وممن تمحض للإفساد لإعداد الخطة للنيل من نبي الله في: أنهم لما عقروا الناقة بزعامة قدار بن سالف بن جندع – أحيمر ثمود – قال لهم صالح في: ﴿ تَمَتَّعُوا فِي دَارِكُمُ وَكُنُهُ أَيّامِر فَي [هود: ٦٥] فلم يصدقوه، بل لما أمسوا هموا بقتله وأرادوا أن يُلحقوه بالناقة، فلما اجتمعوا قال بعضهم لبعض: أقسموا على أن نُباغت صالحا فنقتله وأهله، فلما توافقوا على هذا وأعادوه صار جميعهم قائلا، فأسنِد القول إلى الرهط التسعة، وكانوا أهل كفر ومعاص جمة، والتبييت: مباغتة العدو ليلا، ولا يكون إلا لقصد غدر، وكان شأن الغارات عند العرب أن تكون في الصباح، فأجمع رهط الكفر على الإغارة على بيت نبي الله في ليلا فيقتلونه وأهله غدرا، ثم ينكر الرهط أن يكونوا هم من قتل أو شهد المقتل. (٤) وروي أنه كان فيقتلونه وأهله غدرا، ثم ينكر الرهط أن يكونوا هم من قتل أو شهد المقتل. (٤)

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٤٨٣.؛ والداني، "التيسير"، ص: ١٦٨.؛ وابن الجزري، "النشر"، ٢: ٣٣٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الفارسي، "الحجة للقراء السبعة"، ٥: ٣٩٤؛ وابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٥٣٠. والشيرازي، "الموضح"، ص: ٥٩٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الفارسي، "الحجة للفارسي"، ص: ٢٧٢. وابن القراب، "الشافي"، ص: ٢٢١. وابن القراب، "الشافي"، ص: ٢٢١. والقسطلاني، "لطائف الإشارات"، ٣١٨٦:٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن كثير، "قصص الأنبياء"، ١: ١٥٧، وما بعدها؛ والقرطبي، "تفسير القرطبي"، ١٣: ٥٢. وابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ١٩: ٢٨٣.

لصالح العَلَيْ مسجد في الحِجْر في شعب يصلي فيه، فقال الرهط المفسدون: زعم صالح أنه يفرغ منا إلى ثلاث، فنحن نفرغ منه ومن أهله قبل الثلاث، فخرجوا إلى الشعب يطلبونه، فبعث الله تعالى صخرة أطبقت عليهم فم الشعب فهلكوا. وقيل: جاءوا بالليل شاهرين سيوفهم فأرسل الله تعالى الملائكة ملء دار صالح فدمغوهم بالحجارة. وقيل: إن الله تعالى أخبر صالحا بمكرهم فتحرز عنهم. (١) فأشارت القراءتان المتواترتان إلى ما حصل في ذلك الاجتماع، فقراءة الخطاب أشارت إلى أن زعماء الرهط كقدار بن سالف — العاقر – ومصدع بن مهرع وجَّهوا خطابهم للباقين؛ لأنهم هم الذين سيقومون بالتنفيذ، بينما أشارت قراءة النون إلى أن الزعماء لم يكتفوا بإلقاء الأمر إلى البقية، بل سيشاركونهم في التنفيذ كذلك.

# الموضع الرابع: قال تعالى: ﴿ سَيَعْلَمُونَ غَدًا مِّنِ ٱلْكَذَّابُ ٱلْأَيْرُ ١٦ ﴾ [القمر: ٢٦]

اختلف القراء في قراءة: ﴿ سَيَعْلَمُونَ غَدًا ﴾ فقرأ ابن عامر وحمزة بالخطاب، وقرأ الباقون بالغيب. (٢)

الوجه لقراءة الغيب: الرد على لفظ الإخبار الذي قبله والذي بعده، فالذي قبله: ﴿ كُذَّبَتْ تَمُودُ بِٱلنَّذُرِ ﴾ [القمر: ٣٣]، والذي بعده: ﴿ إِنَّا مُرْسِلُوا ٱلنَّاقَةِ فِنْنَةً لَّهُمْ فَٱرْتَقِبْهُمْ وَٱصْطَبِرُ ﴾ [القمر: ٢٧]، والقائل والمخبر هو الله تعالى. (٣)

والوجه لقراءة الخطاب: أن رسولهم صالحا ﷺ خاطبهم فقال لهم: (ستعلمون غدا)، فالقراءة بالتاء حكاية لما قاله لهم صالح ﷺ ردا على قولهم: ﴿ أَوْلُقِي ٱلذِّكُرُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ هُوَ كَذَّابُ أَشِرٌ ﴾ [القمر: ٢٥]. (٤) ويمكن أن تكون قراءة الخطاب (ستعلمون) من كلام الله تعالى،

<sup>(</sup>١) ينظر: الرازي، "تفسير الرازي"، ٢٤: ٥٦١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٦١٨.؟ والداني، "التيسير"، ص: ٢٠٦؛ وابن الجزري، "النشر"، ٢٠٠٠. ٢٨٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن القراب "الشافي"، ص:٣٥٣.؟ مكي، "الكشف"، ٣٩٨:٢. والشيرازي، "الموضح"، ص:٧٥٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البغوي، "تفسير البغوي"، ٤: ٣٢٥؛ ومكي، "الكشف"، ٣٩٨:٢؛ وابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٣٩٨؛ الزمخشري، "تفسير الزمخشري"، ٤: ٣٣٧.

ردا على اتمامهم لنبيه ﷺ على سبيل الالتفات. (١)

وأثر القراءتين في عرض هذا المشهد من قصة صالح الكليلان : أن قوم صالح الكليلان كذبوا إنذارات رسولهم، وجحدوها، وكانت شبهتهم في التكذيب ما أعرب عنه قولهم: ﴿ أَبَشَرًا مِنّا وَحِدًا نَبَّعِعُهُ وَ فقد أنكروا أن يرسل الله إلى الناس بشرا مثلهم، لا أتباع له ولا نصراء، وليس ممن يُخشَى، ثم رموا نبيهم بالكذب فقالوا: ﴿ أَيُلْقَى ٱلذِّكُرُ عَلَيْهِ مِنْ يَبْنِنا بَلَ هُو كَذّابُ أَيْرُ ﴾، أي: كيف يلقى عليه الذكر دوننا، وفينا من هو أحق منه بأن يوحى إليه، بل هو معجب بنفسه مدع ما ليس فيه. (٢) فجاءت القراءتان ردا على رميهم نبي الله بالكذب والافتراء، وكلا القراءتين تحملان معنى التهديد والتخويف، غير أن التهديد عند المواجهة بالخطاب آكد، وهذا ما أفاده أسلوب الالتفات في قراءة ابن عامر وحمزة. (٣) وأخرى: أن قراءة الخطاب أظهرت انتصار الرب على لأنبيائه ورسله ممن يتجاوز في حقهم ويتطاول على مقامهم، ويدل لذلك تحول الصيغة من الإخبار عن المكذبين إلى مواجهتهم بالوعيد والتهديد، وإحضارهم بعد أن كانوا غُمَّنا.

الموضع الخامس: ﴿ وَلَا يَعَافُ عُقْبُهَا ١٠٠ ﴾ [الشمس: ١٥].

قرأ المدنيان وابن عامر ﴿ فَلا يَخَافُ عُقَبْهَا ﴾ بالفاء، والباقون بالواو: ﴿ وَلَا يَخَافُ ﴾. (٤)
الوجه لقراءة المدنيين وابن عامر: أن الفاء للعطف والمساواة والصلة بين ﴿ فَلا يَخَافُ ﴾ وبين ما قبلها من قوله تعالى: ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَعَقَرُوهَا فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِذَنْبِهِمْ فَسَوَّنها ﴾ والمعنى: فسوى الله الأرض عليهم، فلا يخاف عقبى هَلَكتِهِمْ، ولا يُقدِّرُ أَنْ يرجعوا إلى السلامة بعد أن أزالها عنهم. (٥) ففاعل عدم الخوف في قراءة الفاء هو الله عَلَيْ، يقول ابن عطية: " والفاعل

<sup>(</sup>١) ينظر: الزمخشري، "تفسير الزمخشري"، ٤: ٤٣٨. وابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ٢٧: ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ٢٧: ١٩٦، وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مكي، "الكشف"، ٣٩٨:٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٦٨٩.؛ والداني، "التيسير"، ص: ٢٢٣؛ وابن الجزري، "النشر"، ٢٠١.؛ ١٠٤٠. وابن الجزري، "النشر"،

<sup>(</sup>٥) ينظر: الأزهري، "معاني القراءات"، ٣: ١٥٠.

ب ﴿ يَخَافُ ﴾ على قراءة من قرأ بالفاء يحتمل أن يكون الله تعالى، والمعنى فلا درك على الله في فعله بحم، إذ لا يسأل عما يفعل، وهذا قول ابن عباس والحسن، وفي هذا المعنى احتقار للقوم وتعفية لأثرهم، ويحتمل أن يكون صالحا عليه السلام، أي: فلا يخاف صالح عقبي هذه الفعلة بحم، إذ كان قد أنذرهم وحذرهم". (١) وقال القرطبي: " وقرأ نافع وابن عامر: ﴿ فَلا ﴾ بالفاء، وهو الأجود، لأنه يرجع إلى المعنى الأول، أي فلا يخاف الله عاقبة إهلاكهم". (١)

والوجه لقراءة الواو: أن الواو في ﴿ وَلَا يَخَافُ ﴾ إما للحال، أو لاستئناف الإخبار، يقول ابن عطية: " ومن قرأ ﴿ وَلَا يَخَافُ ﴾ بالواو فيحتمل الوجهين اللذين ذكرنا – أي في فاعل ﴿ يَخَافُ ﴾ أشقاها المنبعث، وهو قدار بن سالف (٢)، وتكون الواو واو الحال، كأنه قال: انبعث الشقي لعقرها وهو لا يخاف عقبي فعله؛ لكفره وطغيانه ". (٤) وقال القرطبي: " والباقون بالواو، وهي أشبه بالمعنى الثاني، أي: ولا يخاف الكافر عاقبة ما صنع ". (٥)

والفرق بين الواو والفاء في القراءتين: أن الفاء إذا عُطِف بها كان الثاني من سبب الأول؛ لأن الفاء فيها معنى الجواب، وهي للترتيب، وليست الواو كذلك. (٦)

وأثر القراءتين في عرض مشهد عقر الناقة وما تبعه من عقوبة ودمدمة وإهلاك: أن قدار بن سالف و مصرع بن المحيا- عليهما لعنة الله- تصدرا لعقر الناقة، وسعوا في قومهم

<sup>(</sup>١) ابن عطية، "المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز"، ٥: ٤٨٩. بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) القرطبي، "تفسير القرطبي"، ٢٠: ٨٠.

<sup>(</sup>٣) في صحيح مسلم برقم: (٢٨٥٥) في باب: النار يدخلها الجبارون: "عن عبد الله بن زمعة، قال: خطب رسول الله على، فذكر الناقة، وذكر الذي عقرها، فقال: " إذ انبعث أشقاها: انبعث بما رجل عزيز عارم منبع في رهطه، مثل أبي زمعة ".صحيح مسلم (٤/ ٢١٩١)، وكذا في سنن الترمذي - شاكر (٥/ ٤٤٠) برقم: (٣٣٤٣) وهو صحيح.

<sup>(</sup>٤) ابن عطية، "المحرر الوجيز"، ٥: ٤٨٩. بتصرف؛ وانظر: مكي، "الكشف"، ٤٧٩:٢. والمنتجب، "الدرة الفريدة"، ٢٧٢:٥.

<sup>(</sup>٥) القرطبي، تفسير القرطبي (٢٠/ ٨٠)؛ وانظر: البنا، إتحاف فضلاء البشر (ص: ٥٨٦).

<sup>(</sup>٦) ينظر: المنتجب، "الدرة الفريدة"، ٢٧٢:٥.

للمعاونة على ذلك الجرم، فاستجاب لهم سبعة آخرون، فصار الأشقياء تسعة، وسعوا في بقية القبيلة وحسنوا لهم عقرها، فأجابوهم إلى ذلك وطاوعوهم فيه، فانطلقوا يرصدون الناقة، فلما صدرت من ورَّدها كَمِن لها [ مصرع ]، فرماها بسهم انتظم عظم ساقها، وجاء النساء يحرضن القبيلة في قتلها، وحسرن عن وجوههن ترغيبا لهم، فأسرعهم في ذلك هو أشقاهم: قدار بن سالف الذي شد عليها بالسيف فكشف عن عرقوبها فخرت ساقطة إلى الأرض، ورغت رغاة واحدة عظيمة تحذر ولدها، ثم طعن في لبتها فنحرها، وانطلق فصيلها فصعد جبلا منيعا ورغا ثلاثا وقال: يا رب أين أمى؟ ثم دخل في صخرة فغاب فيها. ويقال: بل اتبعوه فعقروه أيضا. (١) فجاءت القراءة الفاء لتفيد التفريع على قوله تعالى: ﴿ فَ دَمْ دُمُ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم ﴾ ، ومعنى التفريع على هذه القراءة: تفريع العلم بانتفاء خوف الله منهم مع قوتهم؛ ليرتدع بهذا العلم أمثالهم من المشركين. (٢) وفاعل عدم الخوف على هذه القراءة على الأرجح هو الله تعالى، فهو خِالله تخشاه كل الخلائق، ولا يخشى سبحانه أحدا، ويحتمل أن يكون نبيهم التَلِيُّكُمْ ، والمعنى على هذا: فلا يخاف صالح التَلِيُّكُمْ من عذاب الله تعالى لقومه وإهلاكه لهم؛ لأنه قد بلغ الرسالة وأدى الأمانة ونصح أمته، وقام بواجبه حق القيام، ونحن على ذلك من الشاهدين، وأما قراءة الواو فالأظهر فيها أن فاعل عدم الخوف هو هذا المجرم الذي غره جهله وكفره وعناده فأقدم على عقر الناقة، وقتلها غير خائف من عقوبة فعله، ويحتمل عود الفعل على الله وكالله.

وعلى هذا فمجموع القراءتين يصرح بأن المجرم الآثم الذي عقر الناقة أقدم على هذا الفعل الشنيع مجترئا غير خائف من عاقبة فعله، وغير مبال بتحذير صالح لهم حين قال: ﴿ وَلَا تَمْسُوهَا بِسُوٓءٍ فَيَأَخُذَكُمُ عَذَابٌ قَرِيبٌ ﴾ [هود: ٦٤]، وكذلك الشأن بالنسبة لنبي الله الكريم فلم يكن خائفا من معاقبة الله لهؤلاء المفسدين من قومه؛ لقيامه بواجب البلاغ لهم على أكمل وجه وأتم صورة، ويُحتتم المشهد بإخبار العزيز الجبار أنه عاقبهم على عتوهم وظلمهم،

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن كثير، "قصص الأنبياء"، ١: ٥٥١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ٣٠: ٣٧٦.

وأنزل العذاب بصغيرهم وكبيرهم، وضيعهم وشريفهم، وذكرهم وأنثاهم، غير خائف أن تلحقه تبعة الدمدمة والإهلاك من أحد، فسبحانه سبحانه.

## المبحث الخامس: أثر القراءات المتواترة في عرض أحداث قصة موسى الطِّيِّة.

الموضع الأول: قال تعالى: ﴿ فَبِمَا نَقْضِهِم مِّيثَاقَهُمْ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً يُحَرِّفُونَ ٱلْكَامِ عَن مَوَاضِعِةِ وَنَسُواْ حَظًا مِّمَا ذُكِرُواْ بِدِّ ﴾ [المائدة: ١٣].

قرأ حمزة والكسائي ﴿ قُلُوبَهُم قَسِيلَةً ﴾ بتشديد الياء من غير ألف، والباقون بتخفيفها وبالألف. (١)

الوجه لقراءة الجماعة: أنهم بنوه على (فاعلة)، وفَعَل إنما يأتي اسم الفاعل منه على (فاعل) في أكثر كلام العرب، وهي أكثر في الكلام من فعيل. (٢)

والوجه لقراءة حمزة والكسائي: أن فعيلا أبلغ في الذم من فاعل، كما أن عليما أبلغ من عالم وسميعا أبلغ من سامع، وهي فعيلة من القسوة. وقال آخرون: بل معنى قسية غير معنى القسوة، وإن معنى القسية أي: التي ليست بخالصة الإيمان، فقد خالطها نفاق وكفر، فهي فاسدة، ولهذا قيل للدراهم التي قد خالطها غش من نحاس أو غيره قسية. (٢)

وأثر القراءتين في عرض هذا المشهد الذي يصف طبائع اليهود وخصائصهم: أن الله تعالى يخاطب نبيه مُحِدًا عَلَى: لا تعجبن من هؤلاء اليهود الذين همُّوا أن يبسطوا أيديهم إليك، ونكثوا العهد الذي بينك وبينهم، فإن ذلك من عاداتهم وعادات أسلافهم، ومن ذلك أنَّ أخذت ميثاق سلفهم على عهد موسى على على طاعتي، وبعثت منهم اثنى عشر نقيبًا ليتحسَّسُوا أخبار الجبابرة، ووعدتهم النصرَ عليهم، فنقضوا مِيثاقهم الذي واثقوني، ونكثوا

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٢٤٣.؛ والداني، "التيسير"، ص: ٩٩؛ وابن الجزري، "النشر"، ٢: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مكي، "الكشف"، ٤٤٧:١؛ والمهدوي، "شرح الهداية"، ٢٦٤:٢. والشيرازي، "الموضح"، ص:٢٧٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مكي، "الكشف"، ٤٤٦:١؛ وابن القراب، "الشافي" ص:٢١٩؛ وابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٢٢٤.

عهدي، فلعنت الذين نقضوا عهدي، وجعلت قلوبهم قاسية غليظة يابسةً عن الإيمان بي، منصرفة عن الانقياد للدلائل، صلبة لا تعي خيرا ولا تفعله، وقد دلت قراءة الجماعة على تلك المعاني. بينما جاءت قراءة حمزة والكسائي (قسيَّة) على صيغة المبالغة، إمعانا ومبالغة في ذم أصحاب هذه القلوب عليهم لعائن الله. ويمكن أن يكون المعنى على قراءة حمزة والكسائي مأخوذاً من قولهم: الدراهم القسيات أي الفاسدة الرديئة الزائفة المغشوشة، وعلى هذا فمعنى (قسيَّة) أي: ليست بخالصة الإيمان، بل فيها كفر ونفاق ودَحَن، لأنه يقال: درهم قسي إذا كان مغشوشا مزيفا بنحاس أو رصاص أو غيره، وبمذا تكون القراءتان المتواترتان قد أشارتا إلى ذم قلوب أصحاب السبت بشتى أوصاف الذم، فقلوبهم غليظة يابسة عن الإيمان غُلفً لا تعي خيرا ولا تفعله، إضافة إلى أن ما فيها من إيمان ليس بإيمان خالص، بل زائف مغشوش لا خير فيه . (١)

الموضع الثاني: قال تعالى: ﴿ حَقِيقٌ عَلَىٰ أَن لَآ أَقُولَ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ قَدْ حِثُنُكُم بِبَيِّنَةٍ مِّن رَّبِكُمْ فَأَرْسِلْ مَعِي بَنِيَ إِسْرَةٍ يلَ ۞ ﴾ [الأعراف: ١٠٥].

قرأ نافع ﴿ عَلَىٰ ﴾ بتشديد الياء، وقرأ الباقون ﴿ عَلَىٰ ﴾ من غير تشديد. (٢)

الوجه لقراءة الجماعة أن: ﴿ حَقِيقٌ عَلَىٰ أَن لَا أَقُولَ عَلَى ٱللّهِ إِلّا ٱلْحَقّ ﴾ معناها: حريص كل الحرص، متحرّ أشد التحري في تبليغ الحق، يقول ابن زنجلة: " وَقَرَأُ الْبَاقُونَ: ﴿ حَقِيقَ عَلَىٰ أَن لَا أَقُولَ كَقَوْلِكَ: جدير وخليق أَلا أَقُولَ كَقَوْلِكَ: جدير وخليق أَلا أَقُولَ، وحجتهم قِرَاءَة ابْن مَسْعُود، قَرَأً: حقيق أَفعل كَذَا، وَقَالَ قوم: مَعْنَاهُ حَرِيص على أَلا أَقُولَ، وحجتهم قِرَاءَة ابْن مَسْعُود، قَرَأً: حقيق بألا أقول " ( ) ويقول الطبري: " ﴿ حَقِيقٌ عَلَىٰ آَن لَا آقُولَ ﴾ بإرسال الياء من: ﴿ عَلَىٰ ﴾ وترك بألا أقول " ( ) ويقول الطبري: " ﴿ حَقِيقٌ عَلَىٰ آَن لَا آقُولَ ﴾ بإرسال الياء من: ﴿ عَلَىٰ ﴾ وترك تشديدها، بمعنى: أنا حقيقٌ بأن لا أقول على الله إلا الحق ...، وكان بعض أهل العلم بكلام العرب يقول: إذا قرئ ذلك كذلك، فمعناه: حريص على أن لا أقول، أو فحق أن لا

<sup>(</sup>١) ينظر: الطبري، "تفسير الطبري"، ١٠: ١٠٥؛ والقرطبي، "تفسير القرطبي"، ٦: ١١٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٢٨٧.؛ وابن الجزري، "النشر"، ٢: ٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) ابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٢٨٩.؛ وانظر: مكي، "الكشف عن وجوه القراءات السبع"،٢٠٤.

والوجه لقراءة نافع: مَا جَاءَ فِي التَّفْسِير من أن: حقيق عَليّ، أي: وَاحِب عَليّ، كَمَا يَقُول الرجل: هَذَا عَلَى وَاجِب، فالياء الْأَخِيرَة يَاء الْإِضَافَة، والْأَوْلِي من نفس الْكَلِمَة، فأدغمت الأولى فِي الثَّانِيَة وَفتحت الثَّانِيَة لالتقاء الساكنين على أَصْلهَا، وَمثله لدي وإلي". (٢) فكأنه قال: من الواجب المحتم الذي لا يجوز لي تجاوزه: ﴿ أَن لَّا أَقُولَ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ ﴾، يؤكد ذلك الطبري بقوله: " وقرأ ذلك جماعة من أهل المدينة: " حَقِيقٌ عَلَىَّ أَلا أَقُولَ "، بمعنى: واجبٌ عليَّ أن لا أقول، وحقٌ عليَّ أن لا أقول". (٣)

وأثر القراءتين في عرض هذا المشهد من مشاهد محاورات موسى على مع فرعون: أن موسى الطَّيْكُ لما دخل على فرعون، قال: ﴿ يَنفِرْعَوْنُ إِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٠٤] إليك، فقال له فرعون: كذبت، فقال موسى راداً على عدو الله: من الواجب المحتم والمفروض على أن لا أقول على الله إلا الحق، فليس من شأبي إبلاغكم بشيء بعيد عن الصواب، وهذا ما أشارت إليه قراءة نافع، بينما أشارت قراءة الجماعة إلى أن موسى العَكِينُ المُ قال للمثبور: أنا رسول حق أرسلني رب العالمين، وأنا حريص كل الحرص على تبليغ الرسالة كما أمريي ربي، وأداء الأمانة التي كلفني بها. (٤) ونحن نشهد لموسى ولجميع الأنبياء صلوات ربي وسلامه عليهم بأنهم قاموا بواجبهم فبلغوا الرسالة حقا، وأدوا الأمانة صدقا، وحرصوا أشد الحرص على نصح سائر الأمم، وكشفوا عنهم الغُمم.

الموضع الثالث: قال تعالى: ﴿ يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَنِحٍ عَلِيمٍ اللهِ الأعراف: ١١٢] وقال

<sup>(</sup>١) الطبري، "جامع البيان"، ١٣: ١٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الفارسي، "الحجة للقراء السبعة"، ٤: ٥٦.؛ والأزهري، "معاني القراءات"، ١: ٤١٤.؛ وابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٢٨٩.

<sup>(</sup>٣) الطبري، "جامع البيان"، ١٣: ١٤.؛ وانظر: الزجاج، "معاني القرآن"، ٢: ٣٦٢.؛ وأبو حيان، "البحر المحيط"، ٥: ١٢٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البغوي، "تفسير البغوي"، ٢: ٢١٨.؟ وابن القراب، "الشافي"، ص:٣٩٧.؟ والشيرازي ، "الموضح"، ص: ٣٣٩.

تعالى: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ ٱلنَّهُونِي بِكُلِّ سَنجِرٍ عَلِيمٍ ﴿ إِنَّ ﴾ [يونس: ٧٩].

اختلف القراء في قراءة: ﴿ بِكُلِّ سَنجٍ ﴾ في الأعراف ويونس، فقرأ حمزة والكسائي وخلف، ﴿ بِكُلِّ سَحَّادٍ ﴾ على وزن فعّال بتشديد الحاء وألف بعدها في الموضعين، وقرأ الباقون في السورتين ﴿ بِكُلِّ سَنجٍ ﴾ على وزن فاعل. (١)

الوجه لمن قرأ ﴿ سَنجِرٍ ﴾ أنها جاءت على اسم الفاعل، ومن حجة من قرأ: ﴿ سَنجِرٍ ﴾ قوله تعالى: ﴿ مَا جِئْتُمُ بِهِ ٱلسِّحُرُ ﴾ [يونس: ٨١] ، والفاعل من كلمة السّحر ساحر، وهو الماهر في السحر الحاذق فيه، كثير العلم بصناعته. (٢)

والوجه لمن قرأ ﴿ سَحَّادٍ ﴾ أنّه قد وصف بـ ﴿ عَلِيمٍ ﴾ ، ووصفه بهذا يدلّ على أن هذا الفعل يكثر وقوعه وتكرره منه في خفة وسهولة ، كما يدل على تناهيه فيه وحذقه به ؛ فحسُن لذلك أن يُذكروا بالاسم الدّالّ على المبالغة في السحر والإحاطة به ؛ لتطمئن نفس فرعون ويسكن قلقه . (٣) يقول البغوي: "قيل: الساحر الذي يَعْلمُ السحر ولا يُعَلِّم، والسحار الذي يُعَلمُ ويعمل. وقيل: الساحر من يكون سحره في وقت دون وقت، والسحّار من يديم السحر " . (٤)

وأثر القراءتين في عرض أحداث هذه المنازلة العظيمة بين موسى و وبين فرعون عليه لعائن الله أن فرعون أرسل في المدائن حاشرين، فحُشِر له كل ساحر متعالم، ولم يترك في سلطانه ساحرًا إلا أتي به، وواعد موسى فرعون موعدًا، فلما كان ذلك الموعد، بعث فرعون فجاء بالسحرة وجاء بمعلمهم معهم، فقال له: ماذا صنعت؟ قال: قد علمتهم من السحر

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ۲۸۹.؛ والداني، "التيسير"، ص:۱۱۲.؛ وابن الجزري، "النشر"، ٢٧٠.:

<sup>(</sup>٢) ينظر: الفارسي، "الحجة للقراء السبعة"، ٤: ٦٤.؛ والمهدوي، "شرح الهداية"، ٣٠٧:٢.؛ والشوكاني، "فتح القدير"،٢: ٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الفارسي، "الحجة للقراء السبعة"، ٤: ٢٤؛ وابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٢٩١، وابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ٩: ٤٥.

<sup>(</sup>٤) البغوي، "تفسير البغوي"، ٢: ٩ ٢٠.

سحرًا لا يطيقه سحر أهل الأرض، إلا أن يكون أمرًا من السماء، فإنه لا طاقة لهم به، وسأل السحرة فرعون: بم يَعمَلُ هذا الساحر؟ قال: يعمل بالحيات. قالوا: والله ما في الأرض قوم يعملون بالسحر والحيات والحبال والعصي أعلم منا<sup>(۱)</sup> فأظهرت قراءة: ﴿ سَنْحِرٍ ﴾ أنه لعنه الله جمع كل عالم عامل بالسحر في أرجاء مملكته، وأشارت قراءة: ﴿ سَحَّارٍ ﴾ أنه لم يكتف بذلك بل جلب معهم من يُعلِّم السحرة من السحَّارين إمعانا منه في مغالبة موسى لكليم ما رأى من سلطان الله في عصا موسى الكليم ما رأى.(٢)

الموضع الرابع: قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا أَلْقَوْا قَالَ مُوسَىٰ مَا جِثْتُم بِهِ ٱلسِّحُرُّ إِنَّ ٱللَّهَ سَيُبَطِلُهُۥ ﴾ [يونس: ٨١].

قرأ أبو عمرو وأبو جعفر: (ءآلسحر) بممزتين على الاستفهام، وقرأ الباقون بممزة واحدة على لفظ الخبر. (٣)

الوجه لمن قرأ بهمزة واحدة: أنها جاءت على وجه الإخبار من موسى للسحرة عن الذي جاؤوا به، وأنه سحرٌ. كأن معنى الكلام: قال موسى: الذي جئتم به أيّها السحرة هو السحر. (٤)

والوجه لمن قرأ بممزتين: إرادة الاستفهام من موسى إلى السحرة عما جاؤوا به، أسحر

<sup>(</sup>١) ينظر: الطبري، "جامع البيان"، ١٣: ٢٤. وما بعدها؛ أبو حيان، "البحر المحيط"، ٥: ١٣٢.

<sup>(</sup>۲) من طريف ما يروى في ذلك ما ذكره الثعلبي والقرطبي عن مجاهد بن جبر أنه قال: " دخل موسى على فرعون في يوم شات وعليه قطيفة له، فألقى موسى عصاه فإذا هي ثعبان، فرأى فرعون جانبي البيت بين فقميها، ففزع وأحدث في قطيفته". الثعلبي، "تفسير الثعلبي"، ٦: ١٣٩.؛ والقرطبي، "تفسير القرطبي"، ١: ١٣٩. قلت: سبحان الله يُحدِث في ثيابه من هول ثعبان رآه! وهو الذي يخرج على الناس ليقول لهم: ﴿ أَنَا رَبُكُمُ ٱلْآعَلَىٰ ﴾ [النازعات: ٢٤]! فليت شعري: ماذا سيفعل حين يرى أهوال القيامة، وحين يقدم قومه يوم القيامة إلى النار، ولات ساعة مندم، ولات حين مناص؟!

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة (ص: ٣٢٨)؛ والداني، "التيسير"، ص: ١٢٣؛ وابن الجزري، "النشر"، ١٢٠٠. وابن الجزري، "النشر"، ١٢٠٠. ١٠٠٠ وابن الجزري، "النشر"،

<sup>(</sup>٤) ينظر: الطبري، "جامع البيان"، ١٥: ١٦٠؛ والأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ٢٦٠؛ والمهدوي، "شرح الهداية"، ٢:٢٢.

هو أم غيره؟ ويدعمه قوله تعالى: ﴿ أَسِحْرُ هَلاَ ﴾ [يونس: ٧٧]، وهي همزة التقرير والتوبيخ جاءت بلفظ الاستفهام؛ لأنهم قد علموا أنه سحر. (١) كما أريد بهذه الهمزة التحقير، والمعنى: أنه أمر هين يستطيعه ناس كثيرون. (٢)

وأثر القراءتين في عرض مشهد اجتماع موسى وسحرة فرعون وسحّاريه، وهو تتمة لمشهد المنازلة والمغالبة: أن قراءة الإخبار أشارت إلى أن موسى علم أن ما جاؤوا به هو ضرب من التخييل، بينما أشارت قراءة الاستفهام أن موسى قلل من شأن ما جاؤوا به وحقره ووبخهم على مجاهتم المعجزة بالسحر. وذلك أن موسى عليه السلام لما ألقى عصاه صارت حية عظيمة ذات قوائم وعنق عظيم وشكل هائل مزعج، بحيث إن الناس انحازوا منها وهربوا سراعا، وتأخروا عن مكانها وأقبلت هي على ما ألقاه السحرة من الحبال والعصي، فجعلت تلقفه واحدا واحدا في أسرع ما يكون من الحركة، والناس ينظرون إليها ويتعجبون منها، وأما السحرة فإنهم رأوا ما هالهم وحيرهم في أمرهم، واطلعوا على أمر لم يكن في خلدهم ولا بالهم، ولا يدخل تحت صناعاتهم وأشغالهم، فعند ذلك وهنالك تحققوا بما عندهم من العلم أن هذا ليس بسحر ولا شعوذة، ولا محال ولا خيال، ولا زور ولا بمتان ولا ضلال، بل حق لا يقدر عليه إلا الحق، الذي ابتعث هذا المؤيد به بالحق. (٢)

الموضع الخامس: قال تعالى: ﴿ قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَاۤ أَنزَلَ هَـُـؤُلَآءِ إِلَّا رَبُّ ٱلسَّـمَـوَاتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَآبِرَ وَإِنِّى لَأَظُنْكَ يَنفِرْعَوْنُ مَثْـبُورًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الْإِسراء: ١٠٢].

اختلف القراء في: ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ ﴾ فقرأ الكسائي بضم التاء، وقرأ الباقون بفتحها. (٤) الوجه لقراءة الجماعة: أن التاء للخطاب، فهي مخاطبةٌ من موسى الله لِفِرْعون، وتقريرٌ

<sup>(</sup>١) ينظر: الطبري، "جامع البيان"، ١٥: ١٦٠؛ وابن خالويه، "الحجة في القراءات السبع"، ص: ١٨٣. والأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ١١: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن كثير، "قصص الأنبياء"، ٢: ٤٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٣٨٥؛ والداني، "التيسير"، ص: ١٤١، وابن الجزري، "النشر"، ٢: ٩٠٩.

له. (١) وذلك أن فرعون ومن كان تبعه قد علموا صحة أمر موسى، وإنما منعهم الكِبْر والمعاندة، كما قال تعالى ﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَاۤ أَنفُسُهُمْ ظُلُمًا وَعُلُوّاً ﴾ [النمل: ١٤]. (٢)

والوجه لقراءة الكسائي: أن التاء للمتكلم، فهي من قول موسى الهواء وإخباره عن نفسه بأنه ليس بمسحور ولا مجنون، وأنه قد علم علما يقينيا أن ما جاء به وحي من عند الله، وذلك أنه لما قال له فرعون: ﴿إِنِّي لَأَظُنَّكَ يَنْمُوسَىٰ مَسْحُورًا ﴿ ﴾ [الإسراء: ١٠١] وقال للجمع: ﴿إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَذِى أَرْسِلَ إِلَيْكُمُ لَمَجْنُونٌ ﴾ [الشعراء/ ٢٧]، كان ذلك قدحا في علم موسى الكلف الله وكلامه، فنفى الخنون قد فسد نظره، واختل عقله وكلامه، فنفى الذك عن نفسه، ورد اتهام فرعون وكذّبه، فقال: لقد علمتُ صحّة ما أتيتُ به، وأنه علم صحيح كعلم العقلاء. (٣)

وأثر القراءتين في عرض مشهد المحاورة التي دارت بين موسى الكليم وفرعون اللئيم حول صحة ما جاء به موسى نبي الله في: أن قراءة الجماعة أشارت إلى أنّ موسى قال لفرعون لما كذّبه ونسب آياته التي أيده الله بها إلى السّحر: لقد علمْتَ يا فرعون أنها ليست بسحر، وأنها منزّلة من عند الله تبارك وتعالى، وهذا صحيح لأن فرعون قد علم مقدار ما يتهيأ للسحرة فعله، وأن ما فعله موسى لا يتهيأ لساحر، وقد كان عدو الله متحققا في باطنه وفي نفسه أن هذا الذي جاء به موسى من عند الله لا محالة، وإنما كان يظهر خلافه بغيا وعدوانا، وعتوا وكفرانا. بينما أشارت قراءة الكسائي إلى أن موسى في نفى عن نفسه ما رماه به فرعون من السحر والجنون، فقال لفرعون: ولقد علمتُ أنا أيضا علما جازما صحيحا أنمًا من عند الله. (٤) كناية على أنه واثق من نفسه السلامة من السحر ومن

<sup>(</sup>١) ينظر: الأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الفارسي، "الحجة للقراء السبعة"، ٥: ١٢٢.؛ وابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٤١١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الفارسي، "الحجة للقراء السبعة"، ٥: ٣٢١. وابن القراب، "الشافي"، ص:١٠٨. وابن الفارسي، "شرح الهداية"، ٣٩١٠٢ وابن عطية، "تفسير ابن عطية"، ٣: ٤٨٩.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن خالويه، "الحجة في القراءات السبع"، ص: ٢٢١.؛ والقرطبي، "تفسير القرطبي"، ١٠: ٥٨. ٢٣٣٠؛ وابن كثير، "قصص الأنبياء"، ٢: ٥٨.

تداعباته. <sup>(۱)</sup>

الموضع السادس: قال تعالى: ﴿ فَأَرَدْنَا أَن يُبَدِلَهُ مَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِنْهُ زَكْوَةً وَأَقْرَبَ رُحُمًا ﴾ [الكهف: ٨١].

اختلف القراء في: ﴿ أَن يُبْدِلَهُ مَا ﴾ هنا، وفي التحريم ﴿ أَن يُبُدِلَهُ ، وفي " ن " ﴿ أَن يُبُدِلَهُ عَمرو بتشديد الدال في الثلاثة، وقرأ الباقون بالتخفيف فيهن. (٢)

الوجه لقراءة التشديد: أنه أخذه من قولك: بدّل يبدِّل تبديلا. ودليله قوله: ﴿ وَإِذَا الْمُرَادُ اللّهِ عَلَيْهِ الصّورة والعرض إلى صورة غيرها، والجوهر بقي على حاله كما هو. (٣)

والحجة لمن خفف: أنهم أخذوه من: أبدل يُبدل إبدالا. ودليلهم قول العرب: أبدلتُ الشيءَ من الشيء، إذا أزلت الأول وجعلت الثاني مكانه، والمراد أن الولد الذي أراد الله تعالى إبدال أبويه به غير الأول. (٤) فمذهب العرب ولفظها إذا قالوا: بدّلت الشيء من الشيء، فمعناه غيّرت حاله وعينه، والأصل باق، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿بَدَّلْنَهُمُ جُلُودًا غَيْرَهَا ﴾ [النساء: ٥٦] فالجلد الثاني هو الأول ولو كان غيره لم يجب عذابه، لأنه لم يباشر معصية. وأمّا إذا قالوا أبدلت غلامي جارية، وفرسي ناقة لم يقولوه إلّا بالألف. فاعرف فرق ما بين اللفظين فإنه لطيف. (٥)

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ١٥: ٢٢٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٣٩٦؛ والداني، "التيسير"، ص: ١٤٥؛ وابن الجزري، "النشر"، ٢: ١٤٤. وابن الجزري، "تحبير التيسير"، ص: ٤٤٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن خالويه، "الحجة في القراءات السبع"، ص: ٢٢٩.؛ والأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ١١٩٠.؛ وابن القراب، "الشافي"، ص:١٢٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن خالويه، "الحجة في القراءات السبع"، ص: ٢٢٩.؛ والأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ١١٩٠.؛ وابن القراب، "الشافي"، ص:١٢٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: ابن خالويه، "الحجة في القراءات السبع"، ص: ٢٢٩.؛ والأزهري، "معاني القراءات"، ٢: 1١٩

وأثر القراءتين في عرض هذا المشهد من قصة موسى الله مع الخضر التلهد؛ أن قراءة التشديد أشارت إلى نوع من أنواع التغيير الذي سيطرأ على الولد الذي أراد الله تعالى إبدال أبويه به، وأنه سيكون في الحُسن والصورة خيرا من سلفه، ثم جاءت قراءة التخفيف لتتمم هذا المشهد من القصة وتزيده وضوحا وجمالا فتخبرنا بأن الولد الموهوب للأبوين المؤمنين سيكون أفضل ممن سبقه من جهة الجوهر أيضا، حيث إنه سيكون مؤمنا صالحا، بارا بوالديه وعونا لهما على الطاعة، بخلاف أخيه الذي طبع كافرا، ولو عاش لأرهق أبويه طغيانا وكفرا. (١) وتمام القصة كما في صحيح مسلم أن موسى والخضر لما خرجا من السفينة يمشيان: " انطلقا حتى إذا لقيا غلمانا يلعبون، قال: فإفنات نفسا زُكِيّة بِغيرٍ نفسٍ لَقد جِئْت فذعر عندها موسى عليه السلام، ذعرة منكرة، قال: فإفنات نفسا زُكِيّة بِغيرٍ نفسٍ لَقد جِئْت موسى، لولا أنه عجل لرأى العجب...، وأما الغلام فطبع يوم طبع كافرا، وكان أبواه قد عطفا عليه، فلو أنه أدرك أرهقهما طغيانا وكفرا ".(١)

الموضع السابع: قال تعالى: ﴿ فَأَجْمِعُواْ كَيْدَكُمُ ثُمَّ ٱثْنُواْ صَفَّا ۚ وَقَدْ أَفْلَحَ ٱلْيَوْمَ مَنِ ٱسْتَعْلَىٰ ﴾ [طه: ٦٤].

اختلف القراء في: ﴿ فَأَجْمِعُواْ كَيْدَكُمْ ﴾ فقرأ أبو عمر بوصل الهمزة وفتح الميم، وقرأ الباقون بالقطع وكسر الميم. (٣)

الوجه لقراءة وصل الهمزة وفتح الميم أن المعنى: أن السحرة الذين جلبهم فرعون من جميع أرجاء مملكته لمنازلة موسى الطيخة تواصوا فيما بينهم وقال بعضهم لبعض: لا تَدَعُوا من

<sup>(</sup>١) ينظر: الطبري، "تفسير الطبري"، ١٨: ١٨٠؛ والبغوي، "تفسير البغوي"، ٣: ٢١٠.

<sup>(</sup>٢) الحديث في صحيح مسلم من رواية أبي بن كعب في برقم (٢٣٨٠) ينظر: ١١٨٥١.، وهو كذلك في مسند الإمام أحمد برقم (٢١١١٨)، قال محققه: إسناده صحيح على شرط الشيخين. ينظر: ٣٥٠. وانظر القصة في: ابن كثير، "قصص الأنبياء"، ٢: ١٤٣. وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٤١٩.؛ والداني، "التيسير"، ص: ١٥٢؛ وابن الجزري، "النشر" ٢: ٣٢١.

### مجلة الجامعة الإسلامية للعلوم الشرعية - العدد ٣٠٣ - الجزء الأول

كيدكم شيئًا قدرتم عليه إلا جمعتموه وجئتم به. (١) كأنهم قالوا: كل حيلة ومكيدة ومهارة تستطيعونها فأحضروها وضموها إلى أختها استعدادا ليوم النزال والمغالبة. (٢)

والوجه لقراءة قطع الهمزة وكسر الميم: أن الإجماع معناه: الإحكام والعزيمة والتصميم على فعل الشيء، تقول: أجْمَعْتُ الخروج والسفر إذا عزمت على ذلك عزما جازما. (٢) وقد عزم السحرة عزما قاطعا على ملاقاة موسى على ومغالبته. (٤)

وأثر القراءتين في عرض مشهد الاستعداد للنزال المرتقب بين موسى وبين السحرة: أن السحرة تواصوا فيما بينهم أن يجتهدوا في جمع وحيازة كل الوسائل والحيل التي يقدرون عليها على اختلاف أشكالها وأنواعها للتغلب على موسى كما أشارت إلى ذلك قراءة أبي عمرو التي شخصت الكيد وجعلته ذا أجزاء حسية يتسابق السحرة في جمعها من مظانها، بينما أشارت القراءة الأخرى أن السحرة حضوا بعضهم بعضا على أن يتقدموا في هذا المقام، وأن يجدُّوا في ملاقاة موسى ومنازلته؛ وأن لا يتوانوا عن مواجهته، لأن فرعون كان قد وعدهم ومناهم، ألشَيْطُنُ إلَّا عُهُولًا الساء: ١٢٠]. وهيهات هيهات! كذبت والله الظنون، وأخطأت الآراء، فالحق أبلج، والباطل لجلج، أنى يعارض السحر والبهتان والهذيان خوارق العادات التي أجراها الملك الديّان، على يدي عبده الكليم ورسوله الكريم، المؤيد بالبرهان، الذي يبهر الأبصار وتحار فيه العقول والاذهان! (٥)

الموضع الثامن: ﴿ قَالُواْ مَاۤ أَخْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا وَلَكِكَنَا حُمِّلْنَاۤ أَوْزَارًا مِّن زِينَةِ ٱلْقَوْمِ فَقَذَفْنَهَا فَكَذَلِكَ ٱلنَّامِيُّ ۖ ﴾ [طه: ٨٧].

<sup>(</sup>١) ينظر: الأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ١٥٢؛ والطبري، "تفسير الطبري"، ١٨: ٣٣٣.؛ وابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٤٥٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن القراب، "الشافي"، ص:٥٣٠؛ والقرطبي، "تفسير القرطبي"، ١١: ٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ١٥٢.؛ والمهدوي، "شرح الهداية"، ص:١٩؛ والشيرازي، "الموضح"، ص:١٦٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: أبو حيان، "البحر المحيط"، ٧: ٣٥١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: ابن كثير، "قصص الأنبياء"، ٢: ٤٥. والخراط، "الإعجاز البياني في ضوء القراءات المتواترة"، ص:١٣٠.

اختلف القراء في قراءة: ﴿ بِمَلْكِكَا ﴾ فقرأ المدنيان وعاصم بفتح الميم، وقرأ حمزة والكسائي وخلف بضمها، وقرأ الباقون بكسرها. (١)

الوجه لمن قرأ بفتح الميم: أن المَلْك مصدر: ملكت الشيء أملكه مَلْكا، من: مَلَكَ أمره وتصرف في شأنه، والمعنى أنهم قالوا لموسى الطَّكِينِ: ما أخلفنا موعدك بموانا بأن ملكنا ذلك ورغبنا فيه وأتيناه طائعين، ولكنه وقع منا خطأً واضطرارا، حيث لم نملك ولم نوفق للصواب في التصرف. (٢)

والوجه لمن قرأ بكسر الميم أن المِلْك معناه: ما حوته اليد وقدرت عليه، كأنهم أرادوا أن يقولوا لموسى: ما أخلفنا موعدك بقوتنا ولا طاقتنا، ولا بما ملكناه من إرادتنا، ولكن الإخلاف وقع رغما عنا، وفي هذه القراءة اعتراف منهم بالخطأ. (٣)

والوجه لمن قرأ بضم الميم: أن المُلك بمعنى الأمر والقدرة والسلطان، أي: لم يكن لنا قدرة ولا سلطان في إخلافنا لموعدك، بل حُمِلنا على ذلك حملا، والمرء إذا وقع في البلية والفتنة لم يملك نفسه. (٤)

وأثر القراءات الثلاث في عرض مشهد اعتذار المؤمنين من قوم موسى عن عدم مقاومتهم لعبدة العجل وردهم إلى الدين: أن موسى اختار من قومه سبعين رجلاحتى يذهبوا معه إلى الطور ليأخذوا التوراة فسار بهم ، فلما وصل إلى الطور قال له الله تعالى: ﴿ قَالَ فَإِنَّا مَعُهُ إِلَى الطور تعد انطلاقك إلى الطلاقك إلى المعارون بعد انطلاقك إلى

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ۲۲٪؛ والداني، "التيسير"، ص: ۱۵۳؛ وابن الجزري، "النشر"، ٢٢ .: ٣٢٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الطبري، "تفسير الطبري"، ١٨: ٣٥٢.؛ وابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٤٦١.؛ والبنا، "إتحاف فضلاء البشر"، ص: ٣٨٧.؛ وابن إدريس، "الكتاب المختار"، ٥٥٦:١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: وابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٤٦١؛ وابن القراب، "الشافي"، ص:١٥٧.؛ وابن الدريس، "الكتاب المختار" ٥٥٥١، والقرطبي، "تفسير القرطبي" ١١: ٢٣٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ١٥٧.؛ والبغوي، "تفسير البغوي"، ٣: ٢٧١.؛ وابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٢٧٦. والكرماني، "مفاتيح الأغاني"، ص: ٢٧٦.

الجبل، وكانوا ستمائة ألف فافتتنوا بالعجل، غير اتني عشر ألفا اعتزلوا مع هارون تلك الفتنة، وَأَضَلَهُمُ السَّامِرِيُ فَي أَي: دعاهم وصرفهم إلى عبادة العجل، فرجع موسى إلى قومه أسفا حزينا، و و قَالَ يَفَوْمِ أَلَمْ يَعِدَّكُمْ رَبُّكُمْ وَعَدًا حَسَنًا فَى، أي: صدقا أنه يعطيكم التوراة، وأَفَطَالَ عَلَيْكُمْ الْعَهَدُ فَي أَي: مدة مفارقتي إياكم، وأَمْ أَرَدَتُمْ أَن يُحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبُ مِن رَبّكم، فَأَخَلَفْتُم مَوْعِدِي وَرَبّكُمْ فَا أَي: أردتم أن تفعلوا فعلا يوجب عليكم الغضب من ربكم، و فَأَخَلَفْتُم مَوْعِدِي فَأَسْقِط فِي أيدي بني إسرائيل، ورأوا أنهم قد ضلوا، فأقروا على أنفسهم بالخطأ، وقال الذين لم يعبدوا العجل معتذرين: ﴿ مَا أَخْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا فِي أي: إنا لم نطق حمل أنفسنا على الصواب، ولم نملك أمرنا حتى وقعنا في الذي وقعنا فيه من الفتنة. (١) فكأنهم قالوا: قويت الشبهة على عبدة العجل، فلم نقدر على منعهم عنه، ولم نقدر أيضا على مفارقتهم لأنا خفنا أن يصير ذلك سببا لوقوع التفرقة وزيادة الفتنة. (٢)

وقد جاءت القراءات الثلاث لتعرض صور الاعتذار التي أتى بها القوم إلى موسى الطّلَيْل، وأظهرت أنهم برروا فعلهم بأن هذا التقاعس وقع منهم على جهة التقدير الخاطئ للأمر، وأنهم غلبتهم أنفسهم واضطروا إلى السكوت عن المرتدين خشية أن يحدثوا فتنة، وأن الذين عبدوا العجل لو خُلي بينهم وبين أنفسهم ولم يسول لهم السامري ما سول ما عبدوا العجل ولا أخلفوا موعدك بالإقامة على طاعة الله وتوحيده، ولكن الشبهة قويت عندهم بما سوله لهم، وغلبهم على عبادته دهماء القوم.

وأما على تقدير أن قائل: ﴿ مَا آَخُلُفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا ﴾ هم الذين عبدوا العجل، فهذا اعتذار بارد ساقط لا وجه له، ولقد صدق من قال:

إذا كان وجه العذر ليس ببين ... فإن اطراح العذر خير من العذر.(٣)

الموضع التاسع: ﴿ قَالَ فَأَذْهَبُ فَإِنَّ لَكَ فِي ٱلْحَيَوْةِ أَن تَقُولَ لَا مِسَاسٌّ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا

<sup>(</sup>١) ينظر: الطبري، "تفسير الطبري"، ١٨: ٢٥١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الرازي، "تفسير الرازي"، ٢٢: ٩٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الشنقيطي، "أضواء البيان"، ٤: ٨١.

لَّن تُخْلَفَةً ، وَٱنظُرْ إِلَىؒ إِلَاهِكَ ٱلَّذِى ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا ۖ لَّنُحَرِّقَنَّهُ. ثُمَّ لَنَنسِفَنَّهُ. فِي ٱلْيَمِّ نَسْفًا ۞ ﴾ [طه: ٩٧].

اختلف القراء في: ﴿ لَنَّحُرِقَنَّهُ, ﴾ فقرأ أبو جعفر بفتح النون وإسكان الحاء وضم الراء مخففة، ورُوِيَ عن ابن جماز بضم النون وكسر الراء مخففة، وقرأ الباقون بفتح الحاء وتشديد الراء مكسورة. (١)

الوجه لقراءة ابن وردان الذي قرأ بفتح النون وإسكان الحاء وضم الراء مخففة: أنه مضارع (حَرَقَ) الثلاثي، يقال: "حَرَقَ الحديدَ بالمِبْرَد يَحْرُقه ويَحْرِقُه حَرْقاً وحَرَّقه: بردَه وحَكَ بعضه بِبَعْضٍ". (٢) فمعنى الإحراق على هذه القراءة: البرد والحَتُ بالمبرد حتى يصير العِجْلُ الذهبي قطعا صغيرة متناثرة، قال الزجاج: "وقرئت لنَحْرُقنَّه، وتأويله: لنبردنه بالمبرد، يقال: حَرَقْتُ أَحْرُق وأُحْرِقُ إذا بردت الشيء ". (٣) وقال ابن جني: حرقْتُ الحديدَ: إذا بردته، فتَحَاتَ وتساقَطَ...، فكأن لنَحْرُقنَّه على هذا: لنَبْرُدَنَّه ولنَحُتَنَّه حتًا. (١)

والوجه لقراءة ابن جماز الذي قرأ بضم النون وإسكان الحاء وكسر الراء مخففة: أنه مضارع (أحرق)، يقال: أحرقه بالنار إحراقا، وحرَّقه تحريقا. (٥)

والوجه لقراءة الجماعة: أن ﴿ لَنُحَرِّقَتَهُ، ﴾ مضارع (حرَّق) المعدى بالتضعيف؟ للمبالغة في الفعل، ومعنى التحريق: الإحراق الشديد، أو الإحراق مرة بعد مرة، أي: لنحرقنه إحراقا لا يدع له شكلا ولا هيئة، أراد ﷺ بذلك أن يذيبه بالنار حتى يفسد شكله ويصير

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن الجزري، " النشر"، ٢: ٣٢٢.؛ وابن الجزري، "تحبير التيسير"، ص: ٤٦٢.

<sup>(</sup>٢) ابن منظور، "لسان العرب"، ١٠: ٥٥. مادة: حرق.

<sup>(</sup>٣) الزجاج، "معاني القرآن وإعرابه"، ٣: ٣٧٥.

<sup>(</sup>٤) أبو الفتح عثمان بن جني، "المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها". تحقيق: علي النجدي ناصف، عبد الحليم النجار، عبد الفتاح إسماعيل شلبي، (الناشر: وزارة الأوقاف - المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، مصر، ، عام النشر:١٣٨٦ - ١٣٨٩ هـ، ١٩٦٦ - ١٩٦٩ م، عدد الأجزاء: ٢)، ٢: ٥٨.

<sup>(</sup>٥) ينظر: عبد القادر منصور، "الشامل في القراءات العشر"، ص: ٣٧٤.

قطعا. (۱)

وأثر هذه القراءات في عرض مشهد إحراق موسى على للعجل الذي صنعه السامري لبني إسرائيل: أن موسى لما رجع من مناجاة ربه كل والتي كان يأمل ويرجو أن تكون سبب رضى الله على عن قومه، فإذا بهم قد أتوا بما لا يُرضى الله على ، فلما رأى ما هم عليه من عبادة العجل، أقبل عليهم وعنفهم ووبخهم على صنيعهم، ثم أقبل موسى على على السامري فقال: ما حملك على ما صنعت؟ فقال: رأيت جبرائيل وهو راكب فرسا فقبضت قبضة من أثر فرس جبريل. وقد ذُكِر أنه رآها كلما وطئت حوافرها على موضع اخضر وأعشب، فأخذ من أثر حافرها قبضة، فلما ألقاها في هذا العجل المصنوع من الذهب كان من أمره ما كان، فعمد موسى الكليلة إلى هذا العجل، فحرقه بالنار، كما قاله قتادة وغيره. وقيل بالمبارد، كما قاله على وابن عباس وغيرهما، ثم ذراه في البحر (٢)، فجاءت قراءة الجماعة لتشير إلى أن موسى على بالغ في إحراق العجل مبالغة عظيمة، ولربما أحرقه مرة بعد مرة ليتكسر ويذهب هيكله وشكله الذي قصدوه بالعبادة، وفي هذا من الإهانة الظاهرة والتحقير لهذا المعبود المزعوم ما فيه، وكذلك الأمر في قراءة ابن جماز، أما قراءة ابن وردان فأشارت إلى مرحلة ما بعد الإحراق والتكسير، ألا وهي: برد هذه القطع المتكسرة بالمبارد حتى يتمكن موسى على من نسفها وتذريتها. (٢) فاجتماع هذه القراءات الثلاث في تصوير مشهد إحراق العجل الذهبي أعطى المشهد شمولا من كل زواياه، ابتداء من حرقه بالنار إهانة وتشنيعا، ثم المبالغة في التحريق ليتكسر ويصبح جذاذا يُتَمكن من نحتها وبردها، ثم نحت هذه القطع وبردها بالمبارد لتتم بعد ذلك عملية النسف والتذرية في سهولة ويسر، وينمحي من الوجود كل أثر لذلك المعبود.

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ١٦: ٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن كثير، "قصص الأنبياء"، ٢: ١٢١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ١٦: ٣٠٠٠؛ مُحَد الجمل، "الوجوه البلاغية في توجيه القراءات المتواترة". (دار الفرقان، عمان، الأردن، الطبعة الأولى٢٠٠٩م)، ص:٤٧١. وما بعدها؛ وعبد القادر منصور، "الشامل في القراءات العشر"، ص:٣٧٤.

# الموضع العاشر: قال تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَجَمِيعٌ حَذِرُونَ ﴾ [الشعراء: ٥٦]

قرأ الكوفيون، وابن ذكوان ﴿ حَذِرُونَ ﴾ بألف بعد الحاء، وقرأ الباقون بغير ألف. (١)
الوجه لمن قرأ بألف بعد الحاء: أنه قد أتى به على أصل ما أوجبه القياس في اسم الفاعل كقولك: علم فهو عالم، والحاذر هو الذي يُخذر عند حادث يحدث، والحاذر: المستعد، والحاذرُ: الذي يحذرك الآن. وروي عن ابن مسعود أنه قرأ (حَاذِرُون) وفسره: إنا ذوو أداة من السلاح، كأن المعنى: إنا أخذنا حذرنا من عدونا بسلاحنا. (٢)

والوجه لمن قرأ بغير ألف: أن الحكنِر هو الذي لا تلقاه إلا حَذِرًا، فالحذر من طبعه وسجيته في كل حال، فالوصف بها أبلغ، والعرب تقول للرجل الذى جُبِلَ حَذَرًا: فلان حَذِر، وحُذُر، والحنِر: المتيقظ. (٣) قال ابن خالویه: "وقد فرق بینهما بعض أهل العربیة، فقیل: رجل حاذر فیما یستقبل، لا في وقته، ورجل حذر: إذا كان الحذر لازما له كالخِلْقة". (٤)

وأثر القراءتين في عرض مشهد حشد فرعون للجنود من جميع أرجاء مملكته للقضاء على موسى على أنه لما ظهر أمر موسى الكيلا على فرعون بما شاهده الناس من الآيات يوم الزينة، أمر الله تعالى موسى أن يخرج ببني إسرائيل ليلا، فلما أصبح فرعون وعلم بِسُرى موسى ببني إسرائيل خرج في أثرهم، وشرع في استحثاث جيشه، وجمع جنوده ليلحقهم فيمحقهم، وأرسل في مدائن مصر شُرطا يحشرون الناس ليلحقوا بني إسرائيل فيردوهم إلى المدينة قاعدة الملك، وكان فرعون وقومه لا يعلمون أين اتجه بنو إسرائيل، فأراد أن يتعرض لهم

<sup>(</sup>۱) ينظر: الداني، "التيسير"، ص: ١٦٥،، وابن الجزري، "النشر"، ٢: ٣٣٥؛ وابن الجزري، "تحبير التيسير"، ص: ٤٨٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ٢٢٥؛ وابن خالويه، "الحجة في القراءات السبع"، ص: ٢٦٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ٢٢٥؛ وابن عطية، "تفسير ابن عطية"، ٤: ٢٣٢.

<sup>(</sup>٤) ابن خالويه، "الحجة في القراءات السبع"، ص: ٢٦٧.؛ وانظر: ابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٥١٧.

في كل طريق يُظَن مرورهم به، ثم إنه قوَّى نفسه ونفوس أصحابه بأن وصف قوم موسى بوصفين من أوصاف الذم فقال: ﴿ إِنَّهُمْ لَيُهْ لِيْرَزِمَةٌ قَلِيلُونَ ﴾ ، أي: لا يبالي بهم لقلتهم، ولا يتوقع غلبتهم وعلوهم. وقال: ﴿ وَإِنَّهُمْ لَنَا لَفَآ الْحُونَ ﴾ أي: يفعلون أفعالا تغيظنا وتضيق صدورنا، كأخذهم الحلي التي استعاروها منكم قبل خروجهم، وخروجهم عن عبوديتي، ومخالفتهم لنا في الدين. ثم وصف نفسه وقومه بصفة المدح، فقال: ﴿ وَإِنَّا لَبَيعُ مَلِارُونَ ﴾ فجاءت القراءتان المتواترتان لتعبرا عن المشهد أحسن تعبير، فقراءة اسم الفاعل يصف فيها فرعون نفسه وجنوده بأن الحذر من كثرة مزاولتهم له وتعاطيهم إياه صار سجية لمم وطبعا في كل حال، فإذا خرج عليهم خارج سارعوا إلى حسم فساده. (١) والجمع بين اسم مستويات صفة الحذر، من أدني مراحلها إلى أقصى غاياتها، يقول الرازي: " واعلم أن الصفة المشبهة أفادت الثبوت، فمن قرأ حذرون ذهب إلى: إنا قوم من عادتنا الحذر واستعمال الحزم، ومن قرأ حاذرون فكأنه ذهب إلى معنى: إنا قوم ما عهدنا أن نحذر إلا واستعمال الحزم، ومن قرأ حاذرون فكأنه ذهب إلى معنى: إنا قوم ما عهدنا أن نحذر إلا عصرنا هذا". (٢)

ويالله، لقد حملت المثبور المغرور – الذي يزعم أن الحذر طبع له وعادة وديدن – نفسه الكافرة وسجيتُه الفاجرة بعد الذي رآه من سلطان الله وآياته على اقتحام البحر، هو وجنوده الذين استخفهم فأطاعوه، وعلى باطله اتبعوه، من غير تفكر ولا رويَّة، ﴿ إِذْ جَعَلَ ٱلَذِينَ كَفُرُوا فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْحَمَيَةَ ﴾، رويداً أيها المحموم، ﴿جُندٌ مَّا هُنَالِكَ مَهَزُومٌ ﴾، انطلقوا

<sup>(</sup>۱) ينظر: الزمخشري، "الكشاف"، ۳: ۳۱۰، وابن عطية، "تفسير ابن عطية"، ٤: ٢٣١، والرازي، "تفسير الرازي"، ٢٤: ٥٠٦، وابن كثير، "قصص الأنبياء"، ٢: ٧٩، وابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ١٩: ١٢٩؛ ومُحَمَّد الجمل، "الوجوه البلاغية في توجيه القراءات المتواترة"، ص٧٠٧.

<sup>(</sup>٢) الرازي، "تفسير الرازي"، ٢٤: ٥٠٦.

مسرعين، ودخلوا في البحر أجمعين، فارتطم الْيَمُّ كما كان، ولم ينج منهم إنسان، وأغرقهم الله أجمعين أكتعين أبتعين أبصعين (١) ﴿ فَمَا بَكَتُ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ وَمَا كَانُواْ مُنظَرِينَ ﴾ [الدخان: ٢٩]. (٢)

الموضع الحادي عشو: قال تعالى: ﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَآءَ مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِهِمُ ٱمَرَأَتَيْنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمَا قَالَتَ الاَنسَقِي حَتَى يُصَدِرَ ٱلرِّعَامَ وَأَبُونَا شَيْحٌ كَبِيرٌ اللهِ ﴾ [القصص: ٢٣].

اختلف القراء في: ﴿ يُصَٰدِرَ ٱلرِّعَآءُ ﴾ فقرأ أبو عمرو وأبو جعفر وابن عامر بفتح الياء وضم الدال، وقرأ الباقون بضم الياء وكسر الدال. (٣)

الوجه لقراءة أبي عمرو وابن عامر وأبي جعفر أن المعنى: لا نسقي حتى ينصرف الرعاة عن الماء فيفرغ لنا البئر، فالصدور معناه: الرجوع عن الماء بعد الورود والنهل. (١)

والوجه للباقين أن المعنى: لا نسقي حتى يُصدِر الرعاة غنمهم، أي: يُرجِعونها ويردونها عن الماء بعد سقيها، فالمفعول محذوف تقديره: مواشيهم، وحذف المفعول في القرآن كثير. (٥)

وأثر القراءتين في عرض هذا المشهد من قصة موسى الطّوليّ مع الفتاتين: أن قراءة أبي عمرو ومن وافقه أشارت إلى أن الفتاتين قد بلغتا الغاية القصوى من الحياء، ويشهد لذلك أنهما كرهتا أن تسقيا في حين اكتظاظ المكان بالرعاة الرجال، وفضلتا عدم السقي والاصطبار إلى أن ينصرف الرعاة تماما عن البئر؛ لئلا تخالطا الرجال فيتأذيا من ذلك، وقد

<sup>(</sup>١) قال في لسان العرب: " وروي عن أبي الهيثم الرازي أنه قال: العرب تؤكد الكلمة بأربعة تواكيد فتقول: مررت بالقوم أجمعين أكتعين أبتعين أبتعين ". ابن منظور، "لسان العرب"، ٨: ١٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن كثير، "قصص الأنبياء"، ٢: ٨٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن الجزري، "النشر"، ٢: ٢٠٤١، ابن الجزري، "تحبير التيسير"، ص: ٩٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٥٤٣؛ والأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ٢٥٠؛ والشيرازي، "الموضح"، ص: ٦٠٠.

<sup>(</sup>٥) ينظر: ابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٥٤٣؛ والأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ٢٥٠؛ والشيرازي، "الموضح"، ص: ٢٠٠.

قيل في معنى: ﴿ تَذُودَانِ ﴾ أي: تذودان عن وجوههما نظر الناظر لتسترهما. (١) بينما أشارت قراءة الجماعة إلى أن الفتاتين انتظرتا حتى يبعد الرعاة مواشيهم عن البئر بعد سقيها حتى لا تختلط أغنامهما بأغنام الناس، وحتى يفرغ لهما مكان السقي. (٢) وتمام القصة أن موسى للما ورد الماء المذكور ﴿ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِن الناس، ﴿ قَالَ مَا خَطْبُكُما قَالَتَ الا نَسْقِي حَتَى يُصْدِر أَي الناس، ﴿ قَالَ مَا خَطْبُكُما قَالَتَ الا نَسْقِي حَتَى يُصْدِر أَي أَي تَعْدِر على ورود الماء إلا بعد صدور الرعاة ومواشيهم أنريَّ عَلَي المناس، وضعوا على فم البئر صخرة عظيمة، فتجئ عنه لضعفنا، وكان الرعاة إذا فرغوا من وردهم، وضعوا على فم البئر صخرة عظيمة، فتجئ هاتان المرأتان فتسقيان غنمهما من فضل أغنام الناس، فلما كان ذلك اليوم، جاء موسى فرفع تلك الصخرة وحده، ثم استقى لهما وسقى غنمهما، ثم رد الحجر كما كان. (٣)

# المبحث السادس: أثر القراءات المتواترة في عرض قصة داود وسليمان وزكريا وعيسى عليهم السلام.

الموضع الأول: قال تعالى: ﴿ وَعَلَمْنَكُ صَنْعَكَةً لَبُوسِ لَّكُمْ لِنُحْصِنَكُمْ مِّنَ بَأْسِكُمْ ۖ فَهَلْ أَنتُمْ شَكِكُرُونَ ۞ ﴾ [الأنبياء: ٨٠].

اختلف القراء في قراءة: ﴿ لِنُحُصِنَكُم ﴾ فقرأ أبو جعفر وابن عامر وحفص بالتاء على التأنيث، ورواه أبو بكر ورويس بالنون، وقرأ الباقون بالياء على التذكير. (١)

الوجه لمن قرأ الياء: أنه يجوز أن يكون الفاعل اسم الله ﴿ وَعَلَّمْنَكُ ﴾ ، ويجوز أن يكون اللبوس، لأن اللبوس بمعنى اللباس من حيث كان ضربا منه، ويجوز أن يكون

<sup>(</sup>١) ينظر: أبو حيان، "البحر المحيط"، ٨: ٢٩٦.؛ وابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ٢٠: ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: أبو حيان، "البحر المحيط"، ٨: ٢٩٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن كثير، "قصص الأنبياء"، ٢: ١٦. وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٤٣٠؛ والداني، "التيسير"، ص: ١٥٥؛ وابن الجزري، "النشر"، ٢: ٤٢٣.

داود، ويجوز أن يكون التعليم بدلالة ﴿ وَعَلَّمَنْكُ ﴾. (١)

والوجه لمن قرأ بتاء التأنيث: أنه حمله على المعنى، فأسند الفعل إلى اللبوس أي: الدروع وهي مؤنثة ، أو أسند الفعل إلى الصنعة. (٢)

والوجه لمن قرأ بنون العظمة: مناسبة ﴿ وَعَلَمْنَكُ ﴾ ليجري الكلام على سنن واحد، والمعنى: علمناه لنحصنكم. (٢)

وأثر القراءات الثلاث في عرض هذا الحدث المتعلق بصناعة الدروع: أن قراءة الياء أسندت الفعل إلى الله وعلى بالله الله وعلى الله ومشيئته، إضافة إلى أنه سبحانه هو الذي علم داود هذه الصناعة، وأرشده إلى كيفيتها، وألان له الحديد. كما يمكن إسناد التحصين إلى نبي الله داود الكيل باعتبار أنه أول من أحكم صنعة الدروع، وقد كانت قبله صفائح ثقيلة، تَثْقُل على الكُمَاة إذا لبسوها، فسردها داود وحلَّقها، فجمعت بين الخفة والتحصين. كما أنه يمكن إسناد الفعل إلى التعليم؛ لأن الناس تعلموا ذلك منه وتوارثوه عنه، فعمت النعمة بمذا كل المحاربين من الخلق إلى آخر الدهر. ويمكن كذلك إسناد الفعل إلى اللبوس أي الدروع، باعتبار أنها من أسباب الوقاية في الحرب، والنجاة من العدو. بينما أسندت قراءة التاء فعل التحصين إلى الدروع باعتبار أنها من أبرز أسبابه. ثم جاءت قراءة نون العظمة لتسند الفعل إلى الله تعالى على جهة التعظيم إظهارا أهذه النعمة العظيمة التي تستوجب الشكر؛ لأنها تحفظ على كثير من المحاربين أرواحهم. (٤)

<sup>(</sup>١) ينظر: الفارسي، "الحجة للقراء السبعة"، ٥: ٢٥٨.؛ والأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ١٦٨.؛ والمهدوي، "شرح الهداية"، ٤٢٥:٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الفارسي، "الحجة للقراء السبعة"، ٥: ٢٥٨.؛ والأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ١٦٨.؛ والمهدوي، "شرح الهداية"، ٢٠٥٢.

<sup>(</sup>٣)ينظر: الفارسي، "الحجة للقراء السبعة"، ٥: ٢٥٨.؛ والأزهري، "معاني القراءات"، ٢: ١٦٨.؟ والمهدوي، "شرح الهداية"، ٢٥:٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن عطية، "تفسير ابن عطية"، ٤: ٩٣.؛ والرازي، "تفسير الرازي"، ٢٢: ١٦٨.؛ وأبو حيان، "البحر المحيط"، ٧: ٤٥٦.

الموضع الثاني: قال تعالى: ﴿ وَلِسُلَيْمَنَ ٱلرِّيحَ عَاصِفَةً تَجْرِي بِأَمْرِهِ ۚ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَنرَكُنَا فِيهَا ﴾ [الأنبياء: ٨١]، وقال تعالى: ﴿ وَلِسُلَيْمَنَ ٱلرِّيحَ غُدُوُّهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ ﴾ [سبأ: ١٢] وقال سبحانه: ﴿ فَسَخَوْنَا لَهُ ٱلرِّيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ وُخَاةً حَيْثُ أَصَابَ ﴾ [ص: ٣٦].

قرأ أبو جعفر في المواضع الثلاثة بالجمع: ﴿ الرِّياحَ ﴾، وقرأ الباقون بالإفراد: ﴿ الرِّيحَ ﴾. (١) الوجه لمن قرأ بالجمع: النظر لاختلاف أنواع الرياح في هبوبها: جنوبا وشمالا، وصبا ودبورا، وكذا النظر لاختلاف أوصافها: حارة وباردة ولينة وعاصفة ولواقح. (٢) يقول الفارسي: " فأما قوله تعالى: ﴿ وَلِشُلْيَمُنَ ٱلرِّيحَ عَاصِفَةً ﴾ فإن كانت الرياح كلّها سخّرت له، فالمراد بها الكثرة ". (٢)

والوجه لقراءة الافراد: أن ﴿ الرّبِيحَ ﴾ اسم جنس يصدق على القليل والكثير. (٤) وأثر القراءتين في إظهار ما منَّ الله تعالى به على نبيه سليمان السّيّلا: أن سليمان لما ترك الخيل ابتغاء وجه الله عوضه الله منها الريح التي هي أسرع سيرا وأقوى وأعظم، ولا كلفة عليه لها، إذ هي هواء متحرك وجسم لطيف يمتنع بلطفه من القبض عليه، ويظهر للحس بحركته، وقد كانت مسخرة مستخدمة لسليمان، حتى إنها أضيفت إليه بلام التمليك؛ لأنها في طاعته وتحت أمره، وكان نبي الله سليمان امرأ غزاءً لا يقعد عن الغزو، فإذا أراد أن يغزو أمر بخُشُب فمُدت ورفع عليها الناس والدواب وآلة الحرب، ثم أمر العاصف فأقلت ذلك، ثم أمر الرخاء فمرت به شهرا في رواحه وشهرا في غدوه، يقيل عند قوم بينه وبينهم شهر، ويمسي عند قوم بينه وبينهم شهر، ولا يدري القوم إلا وقد أظلهم ومعه الجيوش. (٥) وقد وصفت

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن الجزري، "النشر"، ٢: ٢٢٣.؛ والبنا، "إتحاف فضلاء البشر"، ص: ٣٩٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ١١٩؛ والبنا، "إتحاف فضلاء البشر"، ص: ١٩٦؛ وعبد القادر منصور، "الشامل في القراءات"، ص: ٦٥؛ و مُحَد محيسن، "القراءات وأثرها في علوم العربية"، ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) الفارسي، "الحجة للقراء السبعة"، ٢: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ١١٨؛ والأزهري، "معاني القراءات"، ١: ١٨٥.؛ الشيرازي، "الموضح"، ص:١٩٧.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الطبري، "تاريخ الطبري"، ١: ٤٨٧.؛ والقرطبي، "تفسير القرطبي"، ١١: ٣٢٢؛ والبغوي،

الربح المسخرة لسليمان العَلَيْ بالعصف وبالرخاء، والعصف: الشدة في السير والرخاء: اللين. فقيل: كان ذلك بالنسبة إلى الوقت الذي يريد فيه سليمان أحد الوصفين، فإن أراد أن تشتد اشتدت، وإن أراد أن تلين لانت، فلم يتحد الزمان. وقيل: الجمع بين الوصفين كونما رخاء في نفسها طيبة كالنسيم، عاصفة في عملها تبعد في مدة يسيرة، كما قال تعالى: ﴿ غُدُوُها شَمْرٌ وَرَوَاحُها شَمْرٌ ﴾ [سبأ: ١٢] وقيل: الرخاء في البداءة والعصف بعد ذلك. (١) فجاءت قراءة أبي جعفر بالجمع في المواضع الثلاثة لتدل على أن الله تعالى سخر لعبده ونبيه سليمان العلي أنواعا مختلفة من الرياح، فالقراءة بالجمع تشير إلى التكثير والمبالغة في العدد مقارنة بقراءة الإفراد، وفي قراءة الجمع إظهار كذلك لتمام نعمة الرب كالم على عبده ونبيه سليمان العبير، ومع أن قراءة الإفراد هنا تحمل معني الجمع؛ لأنما اسم جنس، إلا أن التعبير بلفظ الجمع في المواضع الثلاثة يظل أكثر صراحة ووضوحا في الدلالة على الكثرة والشمول والتعدد، كما أنه أكثر مطابقة لواقع تنوع ﴿ الرِّياحُ ﴾ واختلافها في هبوبما وفي أوصافها.

الموضع الثالث: قال تعالى: ﴿ فَنَقَبَلَهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنِ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَكَفَّلَهَا وَكُفَّلَهَا وَكُفَّلَهَا وَكُفِّلَهَا وَكُفَّلَهَا وَكُفَّلَهَا وَكُفِّلَهَا وَكُفَّلَهَا وَكُفَّلَهَا وَكُفَّلَهَا وَكُفَّلَهَا وَكُفَّلَهَا وَكُفَّلَهَا وَكُفَّلَهَا وَكُفَّلَهَا وَكُفَّلَهَا وَكُفَّلَهُا وَكُفَّلَهُا وَكُفَّلَهُا وَكُفَّلَهُا وَكُفَّلَهُا وَكُفَّلَهُا وَكُفَّلَهُا وَكُفَّلَهُا وَكُفَّلَهُا وَكُفَلَهُا وَكُلُوا وَكُلُوا وَكُلُوا وَكُلَا اللّهُ وَكُلُوا وَا وَكُلُوا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا يَعْمُونُهُمْ أَنَّا لَا يَعْمُونُوا وَاللّهُ وَلَا يَعْمُونُوا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا يَعْمُونُهُمْ أَنّا لَا يَعْمُونُوا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَكُلُوا لَا يَعْمُونُوا وَاللّهُ وَلّا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا مُعْلِمُ وَاللّهُ وَلَّا اللّهُ وَاللّهُ ولِنَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

اختلف القراء في تشديد الفاء وتخفيفها من قوله تعالى: ﴿ وَكَفَّلَهَا زَكِّرِيَّا ﴾ فقرأ الكوفيون بتشديد الفاء والباقون بتخفيفها. (٢)

الوجه لمن قرأ بالتشديد أن المعنى: ألزم الله تعالى زكريا الكليل بكفالة مريم، وجعله قائما عليها ضامنا لمصالحها، وقدر ذلك عليه ويسره له. وكفَّل مضعف العين يتعدى لمفعولين، الأول: ﴿ زَكِينًا ﴾ وهو مفعول ثان مقدم. (٣)

<sup>&</sup>quot;تفسير البغوي"، ٣: ٣٠٢، وابن كثير، "قصص الأنبياء"، ٢: ٣٠٣.

<sup>(</sup>١) ينظر: أبو حيان، "البحر المحيط"، ٧: ٥٥٨. والبغوي، "تفسير البغوي"، ٣: ٣٠١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٢٠٤؛ والداني، "التيسير"، ص: ١٨٧؛ وابن الجزري، "النشر"، ٢: ٢٣٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الفارسي، "الحجة للقراء السبعة"، ٣: ٣٤.؛ والأزهري، "معاني القراءات"، ١: ٢٥٢.؛

والوجه لمن قرأ بالتخفيف أن المعنى: ضَمها زكريا إلى حُضنه وقام بتربيتها ورعاية شؤونها بعد تكليف الله تعالى له بذلك، يقال: كَفَلَ يَكُفُل كَفَالَةً فهو كَافِل، وهو الذي قد كَفَلَ إنسانًا يَعُوله ويُنْفِق عليه. (١) وكفَل مخفف العين يتعدى لمفعول واحد هو هاء الضمير في ﴿وَكَفَلَهَا ﴾ العائد على مريم.

وأثر القراءتين في عرض هذا المشهد من كفالة نبي الله زكريا الطبيقة المريم ابنت عمران أن: حَنَّة بنت فاقوذ أم مريم لمَّا ولدتها حملتها إلى المسجد فوضعتها عند الأحبار أبناء هارون، والظاهر أنها سلمتها إليهم بعد رضاعها وكفالة مثلها في صغرها، وقالت: دونكم هذه النذيرة، فتنافس فيها الأحبار أيهم يأخذها؛ لأنها كانت بنت إمامهم وصاحب قربانهم، فقال لهم زكريا: أنا أحقكم بها، عندي خالتها، فقالت له الأحبار: لا تفعل ، لكنا نقترع عليها فتكون عند من خرج سهمه، فانطلقوا وكانوا تسعة وعشرين رجلا إلى نهر الأردن، فألقوا أقلامهم في الماء على أن من ثبت قلمه في الماء وصعد فهو أولى بها، فارتد قلم زكريا فارتفع فوق الماء، وانحدرت أقلامهم ورسبت في النهر، فسهمهم زكريا وقرعهم ، وكان رأس فارتفع فوق نبيهم، فذلك قوله تعالى: وكفلها زكريا. (٢)

وقد جاءت قراءة التشديد لتبين لنا أن الله تعالى قد ألزم زكريا واختاره للقيام بشأن مريم وكلفه بها، بينما أشارت قراءة التخفيف إلى قبول زكريا الكيلا لذلك التكليف وقيامه به خير قيام، فمن ساعة بلوغه الأمر من الله بكفالتها جدَّ في تحصيل الأسباب الموصِّلة لتحقيق ما أُمِر به، فساهم أحبار بني إسرائيل وغالبهم في كفالتها، وساعدته مشيئة الله وإرادته فخرجت القرعة له، فضمها زكريا إلى حضنه، وجعلها عند زوجته - وهي خالتها - والخالة بمنزلة الأم، وقام على مصالحها وشؤونها، وكان هو الأحق بكفالتها شرعا كما تشير إليه قراءة التخفيف. (٣)

والقرطبي، "تفسير القرطبي"، ٤: ٧٠.

<sup>(</sup>١) ينظر: الكرماني، "مفاتيح الأغاني"، ص: ١٢٨، والفارسي، "الحجة للقراء السبعة"، ٣: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البغوي، "تفسير البغوي"، ١: ٤٣٣. وأبو حيان، "البحر المحيط"، ٣: ١٢٢. وابن كثير، "قصص الأنبياء"، ٢: ٣٧١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن كثير، "قصص الأنبياء"، ٢: ٣٧٢.

الموضع الرابع: قال تعالى: ﴿ وَإِذْ كَ فَفْتُ بَنِيَ إِسْرَوَ يِـلَ عَنكَ إِذْ جِئْتَهُم وَالْبَيِّنَتِ فَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ إِنْ هَذَا إِلَّا سِحْرٌ مُبِينُ ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّائِدة: ١١٠]، وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِنسَى اَبْنُ مَرْيَمَ يَبَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ إِنِي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُم مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ النَّوْرَئِةِ وَمُبَشِّرًا رِسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى اسْمُهُ وَعِنسَى اَبْنُ مَرْيَمَ يَبَنِي إِسْرَهِ بِلَ إِنِي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُم مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ النَّوْرَئِةِ وَمُبَشِّرًا رِسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى اسْمُهُ وَعِنسَى اللَّهُ مِنْ النَّوْرِئِةِ وَمُبَشِّرًا مِسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى السَّهُ أَنْ فَلَمَا جَآءَهُم وَالْبِيَنْ وَقَالُواْ هَذَا سِحْرٌ مُثِينً اللَّهِ الصَف: ٦].

قرأ حمزة والكسائي وخلف كلا الموضعين ﴿ سَاحِرٌ ﴾ بألف بعد السين، مع كسر الحاء، وقرأ الباقون ﴿ سِحَرُ ﴾ بغير ألف مع إسكان الحاء. (١)

الوجه لقراءة الأصحاب ﴿ سَاحِرٌ ﴾: الإشارة إلى شخص نبي الله عيسى ﷺ لا الحدث الذي جاء به، فهذا الوصف من الكفار لذات النبي ﷺ لا لرسالته. (٢)

والوجه لقراءة الباقين ﴿ سِحْرٌ ﴾: أن الكفار قصدوا الإشارة إلى ما جاء به عيسى الكلي من البينات والهدى. (٣) "ولا شك أن اليهود قالوا لعيسى كلتا المقالتين على التفريق، أو على اختلاف جماعات القائلين وأوقات القول". (٤)

وأثر القراءتين في عرض مشهد تكذيب كفار بني إسرائيل الذين لم يؤمنوا بعيسى الكلافي وجحدوا نبوته: أنه لما أظهر الله تعالى على يديه المعجزات العجيبة قصد اليهود قتله، فرموه بأنه ساحر عليم بالسحر، كما أشارت إلى ذلك قراءة حمزة والكسائي، وقد اقتصروا في دعاوي تكذيبهم لعيسى على قولهم: إن هذا إلا ساحر مبين؛ لأنهم قصدوا من وراء ذلك الادعاء التوسل إلى قتله، لأن حكم الساحر في شريعة اليهود القتل، إذ السحر عندهم كفر، إذ كان من صناعة عبدة الأصنام. (٥) فخلصه الله تعالى منهم، وأنقذه من بين أظهرهم، ورفعه

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٢٤٩؛ وابن الجزري، "النشر"، ٢: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن القراب، "الشافي"، ص:٢٣٢.؛ والشيرازي، "الموضح"، ٢٨٧.؛ والمهدوي، "شرح الهداية"، ٢٧١:٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن القراب، "الشافي"، ص:٢٣٢.؛ والشيرازي، "الموضح"، ٢٨٧.؛ والمهدوي، "شرح الهداية"، ٢١٧١.٢.

<sup>(</sup>٤) ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ٧: ١٠٣.

<sup>(</sup>٥) ينظر: ابن عاشور، "التحرير والتنوير"، ٧: ١٠٣.

# مجلة الجامعة الإسلامية للعلوم الشرعية - العدد ٣٠٣ - الجزء الأول

إلى السماء؛ صيانة لجنابه الكريم عن الأذى، وسلامة له من الردى. (۱) بينما أشارت القراءة الأخرى إلى أن الكفار لم يكتفوا بوصف عيسى بأنه ﴿ سَاحِرٌ ﴾ بل وصفوا أيضا ما جاءهم به من البينات والمعجزات على كثرتها ووضوحها بأنها ضرب من السحر والتخييل. (۱) ورمي الأنبياء واتحامهم بالسحر وكذا ما جاؤوا به هو ديدن الكفار المفلسين من الحجة على مر العصور، يقول ابن عطية: " فمن قرأ ﴿ سِحَرٌ ﴾ جعل الإشارة إلى البينات والحديث وما جاء به، ومن قرأ ﴿ سَاحِرٌ ﴾ جعل الإشارة إلى الشخص، إذ هو ذو سحر عندهم، وهذا مطرد في القرآن كله حيثما ورد هذا الخلاف". (۳)

الموضع الخامس: قال تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ ٱلْحَوَارِثُونَ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآيِدَةً مِّنَ ٱلسَّمَآءِ قَالَ ٱتَقُواْ ٱللّهَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ اللّائدة: ١١٢].

اختلف القراء في قراءة: ﴿ هَلَ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ ﴾ فقرأ الكسائي (تستطيع) بالخطاب، و(ربك) بالنصب، وقرأ الباقون بالغيب وبالرفع. (١٤)

الوجه لقراءة الجماعة أن المعنى: هل يفعل ربُّك؟ وهل يستجيب لك إذا سألته ذلك؟ ويجوز أن يكونوا سألوه سؤال مستخبر: هل يُنزِل علينا المائدة أم لا؟ ولم يقل الحواريون ذلك على جهة الشك، لأنهم قد آمنوا وعرفوا الله عز وجل معرفة استدلال وإخبار، وإنما طلبوا المعاينة والمشاهدة ليزدادوا بصيرة، كأنهم أرادوا أن ينتقلوا من علم اليقين إلى عين اليقين، حالهم في ذلك كحال أبي الأنبياء على حين قال: ﴿ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَى قَالَ أَولَمُ تُؤْمِنَ قَالَ بَاللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى وَلَكِين لِيَطْمَهِنَ قَلْبَي المُناقِقة : ٢٦٠]. (٥)

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن كثير، "قصص الأنبياء"، ٢: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: أبو حيان، "البحر المحيط"، ٤٠٨.٤.

<sup>(</sup>٣) ابن عطية، "تفسير ابن عطية"، ٢: ٢٥٩.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٢٤٩؛ وابن الجزري، "النشر"، ٢: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الأزهري، "معاني القراءات"، ١: ٣٤٣.؛ ومكي، "الكشف"، ٢:١٦١.؛ والمهدوي، "شرح الهداية"، ٢٢٨٢.؛ وابن القراب، "الشافي"، ص:٢٣٨؛ والشيرازي، "الموضح"، ص:٢٨٨.؛

والوجه لقراءة الكسائي: أنه أجراه على مخاطبة الحواريين لعيسى الكيليّة: هل تقدر يا عيسى أن تسأل ربك، ومرادهم بالاستفهام: التلطّفُ في استدعاء السؤال، كما تقول لصاحبك: هل تستطيع أن تساعدني؟ وأنت عالم أنه يستطيع، ولكن قصدك بالاستفهام التلطف في طلب المساعدة. وفي هذه القراءة معنى التعظيم للرب على فالسؤال عن استطاعة عيسى لا عن استطاعة الرب سبحانه، لأنه قد استقر في ضمير الحواريين ووجدانهم طلاقة قدرة المولى كالى الملك الملك الله الملك الملك الملك الله الملك الم

وأثر القراءتين في عرض هذا المشهد من محاورة الحواريين لعيسى التلقيق حول إنزال المائدة من السماء: أن عيسى التلقيق أمر الحواريين بصيام ثلاثين يوما، فلما أتموها سألوا من عيسى إنزال مائدة من السماء عليهم ليأكلوا منها وتطمئن بذلك قلوبهم أن الله قد تقبل صيامهم وأجابهم إلى طلبتهم، وتكون لهم عيدا يفطرون عليها يوم فطرهم، وتكون كافية لأولهم وآخرهم لغنيهم وفقيرهم. (٢) فقالوا لعيسى كما في قراءة الكسائي: هل تستطيع أن تدعوا لنا ربك أن ينزل علينا هذه المائدة؟ ثم قالوا له بعد ذلك على جهة الاستخبار كما في قراءة الجماعة: وهل يستجيب لك ربك ويرضى إذا سألته لنا ذلك؟ فوعظهم عيسى المنائلة في ذلك وخاف عليهم أن لا يقوموا بشكرها ولا يؤدوا حق شروطها، فأبوا عليه إلا أن يسأل لهم ذلك من ربه وكان، فلما لم يقلعوا عن السؤال قام عيسى الكليق إلى مصلاه ولبس مسحا لهم ذلك من ربه وكان، فلما لم يقلعوا عن السؤال قام عيسى الكليق إلى الله في الدعاء من شعر، وصف بين قدميه وأطرق رأسه، وأسبل عينيه بالبكاء وتضرع إلى الله في الدعاء والسؤال أن يجابوا إلى ما طلبوا، فأنزل الله تعالى المائدة من السماء، والناس ينظرون إليها تنحدر بين غمامتين. (٢) وفي كل قراءة من القراءتين معنى بارز، ففي قراءة الجماعة إظهار تنحدر بين غمامتين. (١) وفي كل قراءة من القراءتين معنى بارز، ففي قراءة الجماعة إظهار قدرة الله تعالى وعظمته، وفي قراءة الكسائي بيان منزلة عيسي المناق عند الله. (١)

والقرطبي، "تفسير القرطبي"، ٦: ٣٦٥.

<sup>(</sup>۱) ينظر: مكي، "الكشف"، ٢:٠٠١؛ وابن القراب، "الشافي"، ص:٢٣٣. وابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٢٤١؛ والشيرازي، "الموضح"، ص:٢٨٨؛ والكرماني، "مفاتيح الأغاني"، ص: ١٥٧، والسمين الحلبي، "الدر المصون"، ٤: ٩٩٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن عطية، "تفسير ابن عطية"، ٢: ٢٠٠٠؛ وابن كثير، "قصص الأنبياء"، ٢: ٥٣٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن كثير، "قصص الأنبياء"، ٢: ٤٣٥. والتي بعدها.

<sup>(</sup>٤) ينظر: مُحُدُّ الجمل، "الوجوه البلاغية في توجيه القراءات القرآنية"، ص:٤٦٣.

وقد أزالت قراءة الكسائي إشكالا متوهما حول قراءة الجماعة عند البعض، إذ قد يُفهَم من ظاهرها أن الحواريين كانوا شاكين في قدرة الرب جل وعلا- وحاشاهم - فقد كانوا مؤمنين صادقين، فجاءت قراءة الكسائي لتكون ضابطة وموجهة للمعنى العام للآية، ألا وهو أن الحواريين طلبوا نزول المائدة من عيسى الكيل لا على سبيل الشك وعدم اليقين، ولكن طلبهم هذا من باب إرادة الانتقال من علم اليقين إلى عين اليقين، حالهم في ذلك كحال الخليل عين قال: ﴿ وَلَا كِن لِيَطْمَهِنَ قَلْمِي الْحَالِي اللهِ عِين الله عين قال: ﴿ وَلَا كِن لِيَطْمَهِنَ قَلْمِي الْحَالِي اللهِ عين الله عين الله عين قال: ﴿ وَلَا كِن لِيَطْمَهِنَ قَلْمِي الله عين الله عين الله عين قال: ﴿ وَلَا كِن لِيَطْمَهِنَ قَلْمِي الله عين الله عين الله عين قال: ﴿ وَلَا كِن لِيَطْمَهِنَ قَلْمِي الله عين الله عين الله عين قال الله على على على على هي قال الله عين قال الله عين قال الله على عين قال الله على على على على على على على الله عين قال الله عين الله عين الله عين الله عين قال الله عين اله عين الله عين ال

الموضع السادس: قال تعالى: ﴿ فَنَادَ مِهَا مِن تَمْنِهَاۤ أَلَا تَخَزَفِى قَدۡ جَعَلَ رَبُّكِ تَحْنَكِ سَرِيًا ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ اللّهُ عَل

قرأ المدنيان، وحمزة والكسائي وخلف وحفص وروح بكسر الميم وخفض التاء، وقرأ الباقون بفتح الميم، ونصب التاء. (١)

الوجه لمن قرأ بفتح الميم والتاء: أنهم جعلوا ﴿ مَن ﴾ اسما موصولا بمعنى الذي، وجعلوا النداء له، والمعنى: فناداها الذي تحتها وهو عيسى و ﴿ تَحَتّهَا ﴾ صلة ﴿ مَن ﴾. (٢) وفي مناداة عيسى التَكِين لها إزالة لما في نفسها من الوحشة والاغتمام، وطمأنة لقلبها وتسكين لنفسها تجاه ما يوجِب الطعن عليها، لأن ذلك مما يثقل على طباع البشر. (٢)

والوجه لمن قرأ بكسر الميم والتاء: أن ﴿ مِن ﴾ حرف جر، وما بعدها مجرور، وفاعل ناداها ضمير يعود على عيسى التَّكِيُّ المعلوم من السياق، ويمكن أن يكون الفاعل والمنادي جبريل التَّكِيُّ ، والمعنى: فناداها جبريل من مكان أسفل من مكانها، أي: من الجهة المحاذية لها. (٤) قال أبو علي: " وإذا قال: ﴿ مِن تَعْنِهَا ﴾ كان عاما، فلم يبلغ في إزالة وحشتها وهمّها ما

<sup>(</sup>۱) ينطر: ابن مجاهد، "السبعة"، ص: ٤٠٨.؛ والداني، "التيسير"، ص:١٤٨.؛ وابن الجزري، "النشر"، ٢: ١٤٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن خالويه، "الحجة في القراءات السبع"، ص: ٢٣٧.؛ وابن زنجلة، "حجة القراءات"، ص: ٤٤١. والشيرازي، "الموضح"، ص: ٥٠١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الفارسي، "الحجة للقراء السبعة"، ٥: ١٩٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر: مكي، "الكشف" ٢: ١٩١-١٩٢.؛ والشيرازي، "الموضح"، ص:٥٠١.

يبلغه نداء عيسي العَلِيْهُلِّ". (١)

وأثر القراءتين في عرض مشهد ميلاد المسيح التَّكِين: أن مريم البتول لما خاطبتها الملائكة بالبشارة والاصطفاء، وبأن الله سيهب لها غلاما زكيا نبيا، تعجبت من وجود ولد من غير والد، فأخبرتما الملائكة بأن الله قادر على ما يشاء، فسلمت لأمر الله، وعلمت أن هذا فيه محنة عظيمة لها، لأن الناس سيتكلمون في عرضها بسبب ذلك، فلما حملت ضاقت به ذرعا، وشاع في بني إسرائيل أنها حامل، فاتحمها الزنادقة الفجرة، فتوارت عنهم واعتزلتهم وانتبذت مكانا قصيا حتى جاءها المخاض فولدت، وقالت: ﴿ يَلْيَتَنِي مِتُ فَبَلَ هَلَا وَكُنتُ سَيًا مَنسِيًا ﴾ [مريم: ٢٣]. وذلك أنها علمت أن الناس يتهمونها ولا يصدقونها، بل سيكذبونها حين تأتيهم بغلام لا يُعرف له أب، فبينا هي على هذه الحال ناداها عيسى السَيْن فين مزيلا لهمِها ومؤنسا لوحشتها ومُسْكنا لفؤادها. (٢) وناداها الملك بذلك كذلك، قال مكي: " وكون الضمير لـ عِيسَى ﴾ في القراءة بفتح الميم أقوى في المعنى، ويجوز في القراءتين أن يكون لعيسى، وأن يكون لعيسى، وأن يكون لعيسى، وأن يكون لعيهما السلام". (٢)

<sup>(</sup>١)الفارسي، "الحجة للقراء السبعة"، ٥: ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن كثير، "قصص الأنبياء"، ٢: ٣٨٥. وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) مكى، "الكشف"، ٢:٢٩١.

## الخاتمة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله على، وبعد:

فقد تم في هذا البحث دراسة جملة من مواضع القراءات المتواترة التي تتعلق بقصص الأنبياء، وقد آثرت بالدراسة المواضع التي لها أثر بيّنٌ في سرد القصص وبيان تفاصليه ومشاهده، وقد اجتهدت ما وسعني الجهد في إبراز فكرة البحث والتدليل عليها بالعديد من المواضع، والتي بلغت خمسة وثلاثين موضعا تعرض أحداثا مختلفة من حياة بعض الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وقد كان من أبرز نتائج البحث ما يلي:

- ١) القراءات المتواترة لها أثر كبير في بيان وعرض أحداث قصص الأنبياء والكشف عن مشاهدها.
- ٢) القراءات المتواترة ليست بمعزل عن الأحداث التاريخية ولا عن قصص الأنبياء ولا السيرة النبوية.
  - ٣) لا تكتمل صورة الحدث أو القصة إذا أغفلنا ما جاء فيها من قراءات لها صلة بالمشهد.
- ٤) القراءة المتواترة الواردة في قصص الأنبياء تدفع في بعض الأحيان إشكالا متوهما حول القراءة الأخرى وتزيله.
- ٥) أكثر قصة أثرت القراءات المتواترة عرض مشاهدها وبيان أحداثها هي قصة موسى الطَّكِيُّلُا.
- ت) في اجتماع القراءتين المتواترتين زيادة ثناء على أنبياء الله ورسله عليهم الصلاة والسلام
   وبيان مكانتهم.

هذا، وما كان في هذا البحث من سداد وتوفيق وصواب فمن الله تعالى وحده، فله الحمد أولا وآخرا وظاهرا وباطنا، وما كان فيه من خطأ أو نسيان أو مجانبة للصواب فمن نفسي ومن جهلي ومن الشيطان، وكتاب الله الذي ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ مَهُ مِنه براء.

والله أعلى وأعلم، وأعز وأحكم، وصلى الله وسلم وبارك على سيد الأنبياء سيدنا مُجَّد وعلى إخوانه من الأنبياء والمرسلين، و﴿ ٱلْكَمَدُ بِلَهِ رَبِ ٱلْكَنْدِينَ ﴾.

# المصادروالمراجع

- ١) ابن إدريس، أحمد بن عبيد، " الكتاب المختار في معاني قراءات أهل الأمصار". تحقيق
   د: عبد العزيز بن حميد الجهني، (مكتبة الرشد بالرياض، الطبعة الثانية ٢٠١٥م، عدد الأجزاء:٢).
- ٢) ابن الجزري ، مُحَد بن مُحَد بن مُحَد بن يوسف ، "تحبير التيسير في القراءات العشر". المحقق: د.
   أحمد مفلح القضاة، (الناشر: دار الفرقان بعمّان، الأولى، ٢٠٠٠م، الأجزاء: ١).
- ٣) ابن الجزري، مُحِّد بن مُحِّد بن يوسف، "النشر في القراءات العشر". (الناشر: مكتبة السوادي، الطبعة: الرابعة ١٤١٢ هـ ، عدد الأجزاء: ١).
- ٤) ابن القراب، إسماعيل بن إبراهيم السرخسي، "الشافي في علل القراءات". ثلاث رسائل دكتوراة في كلية القرآن الكريم بالجامعة الإسلامية، الأولى: للباحث: إبراهيم بن مُحَّد السلطان، من أول الكتاب إلى آخر الآية: ١٤٠ من سورة البقرة، العام الجامعي: ٥٣٤ ١ ٤٣٦ ١ هـ، والثانية للباحث: سلطان بن أحمد الهديان، من منتصف البقرة إلى آخر سورة يوسف، العام الجامعي ٥٣٥ ١ ٤٣٦ ١ هـ، والثالثة للباحث: أحمد بن عبد الله الزهراني، من الرعد لآخر الكتاب، العام الجامعي ٥٣٥ ١ ٤٣٦ ١ هـ، وكلها بإشراف د: عبد الرحيم بن عبد الله الشنقيطي.
- ه) ابن النجيبين، منتجب الدين الهمذاني،" الدرة الفريدة في شرح القصيدة". تحقيق: د.
   جمال طلبة، (مكتبة المعارف بالرياض، الطبعة الأولى ٢٠١٢م، عدد الأجزاء:٥).
- 7) ابن خالويه، الحسين بن أحمد، "الحجة في القراءات السبع". المحقق: د عبد العال مكرم، (الناشر: دار الشروق- بيروت، الرابعة ١٤٠١ هـ، عدد الأجزاء: ١).
- ٧) ابن زنجلة، عبد الرحمن بن مُحَّد أبو زرعة، "حجة القراءات". محقق الكتاب: سعيد الأفغاني، (الناشر: دار الرسالة، عدد الأجزاء: ١.).
- ٨) ابن فارس، مُحَمَّد بن الحسن ، "جمهرة اللغة". المحقق: رمزي منير بعلبكي، (الناشر: دار العلم للملايين بيروت، الطبعة: الأولى، ١٩٨٧م عدد الأجزاء: ٣).
- ٩) ابن عاشور، مُحَلَّد الطاهر التونسي، "التحرير والتنوير، تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد". (الدار التونسية: ١٩٨٤هـ، الأجزاء: ٣٠).
- ١٠) ابن عطية، عبد الحق بن غالب الأندلسي، "المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز".

- المحقق: عبد السلام عبد الشافي مُحَد، (الناشر: الكتب العلمية بيروت، الأولى 15٢٢ هـ).
- (۱۱) ابن كثير، إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي،" البداية والنهاية". تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، (الناشر: دار هجر للطباعة ، الطبعة: الأولى، ١٤١٨ هـ عبد المحسن التركي، (الناشر: ٢٠٤هـ / ٢٠٠٣م، عدد الأجزاء: ٢٠ ومجلد فهارس).
- ۱۲) ابن كثير، إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي، "قصص الأنبياء". تحقيق: مصطفى عبد الواحد، (الناشر: مطبعة دار التأليف القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٣٨٨ هـ ١٩٦٨ م).
- 17) ابن مجاهد، أحمد بن موسى التميمي،" السبعة في القراءات". المحقق: شوقي ضيف، (الناشر: دار المعارف مصر: الثانية، ١٤٠٠هـ.عدد الأجزاء: ١).
- ۱٤) ابن منظور الإفريقي، مُجَّد بن مكرم بن على،" لسان العرب". (الناشر: دار صادر بيروت، الثالثة ١٤١٤هـ، الأجزاء: ١٥).
- ١٥) أبو السعود ، العمادي مُحَّد بن مُحَّد بن مصطفى، " إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم". (الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت).
- ١٦) أبو حيان، مُحَّد بن يوسف بن حيان الأندلسي،" البحر المحيط في التفسير". المحقق: صدقى مُحَّد جميل، (الناشر: دار الفكر بيروت، الطبعة: ١٤٢٠ هـ).
- 1) أبو على الأَهْوَازي، الحسن بن على بن إبراهيم، " الوجيز في شرح قراءات القرأة الثمانية أثمة الأمصار الخمسة". (الناشر: دار الغرب الإسلامي بيروت، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٢ م، عدد الأجزاء: ١).
- ١٨) الأزهري، مُحَدّ بن أحمد " معاني القراءات للأزهري". ( كلية الآداب-جامعة الملك سعود، السعودية، الأولى، ١٩٩١م، الأجزاء: ٣).
- 19) الألوسي، شهاب الدين محمود بن عبد الله،" روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني". المحقق: على عبد الباري، (الكتب العلمية بيروت، الأولى، ٥ ١٤١هـ).
- ٢٠) الإمام أحمد، أحمد بن مُحَّد بن حنبل الشيباني، " مسند الإمام أحمد بن حنبل". المحقق:

- شعيب الأرنؤوط عادل مرشد، وآخرون، (الناشر: الرسالة، الأولى، ٢٠٠١ م).
- (٢١) الإمام مسلم، مسلم بن الحجاج القشيري ، "المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله على". المحقق: مُحَّد فؤاد عبد الباقي، (إحياء التراث العربي، بيروت، عدد الأجزاء: ٥).
- ٢٢) البغوي، الحسين بن مسعود بن الفراء،" معالم التنزيل في تفسير القرآن". المحقق: عبد الرزاق المهدي، (دار إحياء التراث العربي -بيروت، الأولى، ١٤٢٠هـ، عدد الأجزاء :٥).
- البيضاوي، عبد الله بن عمر بن مُحَّد الشيرازي،" أنوار التنزيل وأسرار التأويل". المحقق:
   مُحَّد عبد الرحمن المرعشلي، ( الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة:
   الأولى ١٤١٨ هـ).
- ٢٤) البنا، مُحِلَّد بن أحمد، " إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر". المحقق: أنس مهرة، (الناشر: دار الكتب العلمية لبنان، الطبعة: الثالثة، ٢٠٠٦م ٢٤٢٧هـ).
- ٥٠) الترمذي، مُحَد بن عيسى،" سنن الترمذي". تحقيق: أحمد شاكر، فؤاد عبد الباقي، وإبراهيم عطوة، (الناشر: مطبعة الحلبي، مصر، الطبعة الثانية، ، الأجزاء: ٥).
- ٢٦) الثعلبي، أحمد بن مُجَّد بن إبراهيم " الكشف والبيان عن تفسير القرآن". تحقيق: الإمام أبي مُجَّد بن عاشور، (الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت ، الطبعة: الأولى ١٤٢٢، هـ ٢٠٠٢ م، الأجزاء: ١٠).
- ٢٧) الجمل، مُحَد، الوجوه البلاغية في توجيه القراءات القرآنية المتواترة". (دار الفرقان، عمّان، الطبعة الأولى: ٩٠٠ م، الأجزاء: ١).
- ٢٨) الخراط، أحمد بن مُحَد، " الإعجاز البياني في ضوء القراءات القرآنية المتواترة". (الناشر: ٩٠٠) المجمع الملك فهد لطباعة المصحف، الطبعة الثانية: ١٠٠١م، الأجزاء: ١).
- ٢٩) الداني، عثمان بن سعيد،" التيسير في القراءات السبع". المحقق: أوتوتريزل، (الناشر: دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة: الثانية، ٤٠٤ هـ/ ١٩٨٤م، عدد الأجزاء: ١).
- ٣٠) الزجاج، إبراهيم بن السري بن سهل،" معاني القرآن وإعرابه". المحقق: عبد الجليل عبده شلبي، (الناشر: عالم الكتب بيروت، الطبعة: الأولى ١٤٠٨ هـ ١٩٨٨ م، عدد الأجزاء: ٥).

# مجلة الجامعة الإسلامية للعلوم الشرعية - العدد ٣٠٣ - الجزء الأول

- ٣١) الزمخشري، جار الله، محمود بن عمرو بن أحمد، " الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل". (الناشر: دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة: الثالثة ١٤٠٧ هـ، عدد الأجزاء: ٤).
- ٣٢) السمين الحلبي، شهاب الدين، أحمد بن يوسف، "الدر المصون في علوم الكتاب المكنون". المحقق: الدكتور أحمد مُحَد الخراط، (الناشر: دار القلم، دمشق، عدد الأجزاء: ١١).
- ٣٣) الشنقيطي، مُحَدِّد الأمين،" أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن". (الناشر: دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع بيروت لبنان، عام النشر: ١٤١٥ هـ ١٩٩٥ م).
- ٣٤) الشوكاني، مُحَمَّد بن علي بن عبد الله اليمني،" فتح القدير". (الناشر: دار ابن كثير، دمشق، الطبعة: الأولى ١٤١٤ هـ).
- ٣٥) الشيرازي، نصر بن علي الشيرازي،" الموضح في وجوه القراءات وعللها". تحقيق عبد الرحيم الطرهوني، (الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٩م).
- ٣٦) الطبري، مُحَدَّد بن جرير بن غالب، "تاريخ الطبري = تاريخ الرسل والملوك، وصلة تاريخ الطبري". (الناشر: دار التراث بيروت، الطبعة: الثانية ١٣٨٧ هـ، عدد الأجزاء: ١١).
- ٣٧) الطبري ، مُحَدِّد بن جرير بن غالب، " جامع البيان في تأويل القرآن". المحقق: أحمد شاكر، (الناشر: الرسالة، الأولى، ٢٠٠٠ م، عدد الأجزاء: ٢٤).
- ٣٨) الفارسي، الحسن بن أحمد " الحجة في علل القراءات السبع". (دار الصحابة للتراث بمصر، الطبعة الأولى: ٢٠٠٩م، عدد الأجزاء: ٣).
- ٣٩) فخر الدين الرازي، مُحَلَّد بن عمر بن الحسن " مفاتيح الغيب، التفسير الكبير". ( الناشر: دار إحياء التراث- بيروت، الثالثة ١٤٢٠ هـ).
- ٤٠) القرطبي، مُحَدّ بن أحمد،" تفسير القرطبي". تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، (الناشر: دار الكتب المصرية القاهرة، الطبعة: الثانية، ١٩٦٤ م، عدد الأجزاء:
   ٢٠ جزءا (في ١٠ مجلدات).
- (٤) القسطلاني، أحمد بن مُحَد، "لطائف الإشارات لفنون القراءات". (نشر وتحقيق: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف بالمدينة النبوية، عدد الأجزاء: ١٠).

# أثر القراءات المتواترة في عرض قصص الأنبياء (دراسة استقرائية تطبيقية) د: هُمَّد بن عبد الله الحسانين

- ٤٢) القيسي، مكي بن أبي طالب،" الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها وحججها". (دار الحديث بالقاهرة، ٢٠٠٧م، عدد الأجزاء: ٢).
- ٤٣) الكرماني، مُحَلَّد بن أبي المحاسن بن أبي شجاع " مفاتيح الأغاني في القراءات والمعاني". تحقيق: عبد الكريم مدلج، (دار ابن حزم، بيروت الأولى، ٢٠٠١ م، الأجزاء: ١).
- ٤٤) مُجَّد حبش،" القراءات المتواترة وأثرها في الرسم القرآني والأحكام الشرعية". (الناشر: دار الفكر دمشق، الطبعة: الأولى، ١٤١٩ هـ ١٩٩٩ م، عدد الأجزاء: ١).
- ٥٤) منصور، عبد القادر مُحَّد، " الشامل في القراءات العشر". (دار الرفاعي للنشر حلب صوريا، الثانية: ٢٠٠٩م، الأجزاء: ١).
- ٤٦) المهدوي، أحمد بن عمار، "شرح الهداية". تحقيق: د حازم سعيد حيدر، (مكتبة الرشد بالرياض، عدد الأجزاء: ٢).

## **Bibliography**

- 1. Ibn Idrees, Ahmad bin Ubaid, "Al-Kitaab Al-Mukhtaar fi Ma'aani Qiraa'aat Ahl Al-Amsaar". Investigation: Dr 'Abdul Azeez bin Humayd Al-Juhani, (Maktabah Al-Rushd in Riyadh, 2<sup>nd</sup> ed., 2015, 2 volumes).
- 2. Ibn Al-Jazari, Muhammad bin Muhammad bin Yusuf, "Tahbeer Al-Tayseer fi Al-Qiraa'aat Al-'Ashr", Investigation: Dr. Ahmad Muflih Al-Qudaat, (Publisher: Daar Al-Furqaan in Oman, 1<sup>st</sup> ed., 2000, 1 volume).
- 3. Ibn Al-Jazari, Muhammad bin Muhammad bin Yusuf, "Al-Nashr fi Al-Qiraa'aat Al-'Ashr''. (Publisher: Maktabah Al-Sawaadi, 4<sup>th</sup> ed., 1412 AH, 1 volume).
- 4. Ibn Al-Quraab, Isma'eel bin Ibrahim Al-Sarakhsi, "Al-Shaafi fi 'Ilal Al-Qiraa'aat'. 3 PhD theses at the Faculty of the Glorious Qur'an in Islamic University, the first: by Ibrahim bin Muhammad Al-Sultaan, from the beginning of the book till the end of the verse no. 140 in Suratul Baqorah, year: 1435 1436 AH, the second by: Sultaan bin Ahmad Al-Hudyaan, from the middle of Suratul Baqorah till the end of Surat Yusuf, year: 1435 1436 AH, the third by: Ahmad bin 'Abdillaah Al-Zahraani, from Al-Ra'd till the end of the book, year: 1435 1436 AH, all supervised by: Dr. Abdur Raheem bin 'Abdillaah Al-Shinqeeti.
- 5. Ibn Al-Najeebayn, Muntajabuddeen Al-Hamadhaani, "Al-Durrah Al-Fareedah fi Sharh Al-Qaseedah". Investigation: Dr. Jamaal Talabah, (Maktabah Al-Ma'aarif in Riyadh, 1<sup>st</sup> ed., 2012, 5 volumes).
- 6. Ibn Khaaluwayh, Al-Husain bin Ahmad, "Al-Hujjah fi Al-Qiraa'aat Al-Sab'". Investigation: Dr. Abdul 'Aal Makram, (Publisher: Daar Al-Shuruuq Beirut: 4<sup>th</sup> ed., 1401 AH, 1 volume).
- 7. Ibn Zanjalah, 'Abdur Rahmaan bin Muhammad Abu Zur'ah, "Hujjah Al-Qiraa'aat", Investigator: Sa'd Al-Afgaani, (Publisher: Daar Al-Risaalah, 1 volume).
- 8. Ibn Faaris, Muhammad bin Al-Hassan, "Jumhurah Al-Lugha". Investigator: Ramzi Muneer Ba'labki, (Publisher: Daar Al-'Ilm lil Malayeen Beirut, 4<sup>th</sup> ed., 1987, 3 volumes).
- 9. Ibn 'Aashour, Muhammad Al-Taahir Al-Tuuneesi, "Al-Tahreer wa Al-Tanweer, Tahreer Al-Ma'naa Al-Sadeed wa Tanweer Al-'Aql Al-Jadeed min Tafseer Al-Kitaab Al-Majeed". (Al-Daar Al-Tuuneesiyyah, 1984, 3 volumes).
- 10. Ibn 'Atiyyah, 'Abdul Haqq bin Gaalib Al-Andaluusi, "Al-Muharrar Al-Wajeez fi Tafseer Al-Kitaab Al-'Azeez". Investigator: 'Abdus Salaam 'Abdul Shaafi Muhammad, (Publisher: Al-Kutub Al-'Ilmiyyah Beirut, 1<sup>st</sup> ed., 1422 AH).
- 11. Ibn Katheer, Isma'eel bin 'Umar bin Katheer Al-Dimashqi, "Al-Bidaayah wa Al-Nihaayah". Investigator: 'Abdullaah bin 'Abdil Muhsin Al-Turki, (Publisher: Daar Hajar for Printing, 1st ed., 1418

- AH 1997, year: 1424 AH/ 2003, 21 volumes (20 with indexes).
- 12. Ibn Katheer, Isma'eel bin 'Umar bin Katheer Al-Qurashi, "Qisas Al-Anbiyaa". Investigation: Mustafa Abdul Waahid, (Publisher: Daar Al-Tahleef Press Cairo, 1<sup>st</sup> ed., 1388 AH 1968).
- 13. Ibn Mujaahid, Ahmad bin Musa Al-Tameemi, "Al-Sab'a fi Al-Qiraa'aat". Investigator: Sawqi Dayf, (Publisher: Daar Al-Ma'aarif Egypt: 2<sup>nd</sup> ed., 1400 AH 1 volume).
- 14. Ibn Mandhuur Al-Ifreeqi, Muhammad bin Makram bin 'Ali, "Lisaan Al-'Arab". (Publisher: Daar Saadir Beirut, 3<sup>rd</sup> ed., 1414 AH 15 volumes).
- 15. Abu Al-Su'uud, Al-'Emaadi Muhammad bin Muhammad bin Mustafa, "Irshaad Al-'Aql Al-Saleem Ilaa Mazaayah Al-Kitaab Al-Kareem". (Publisher: Daar Ihyaa Al-Turaath Al-'Arabi Beirut).
- 16. Abu Hayyaan, Muhammad bin Yusuf bin Hayyaan Al-Andaluusi, "Al-Bahr Al-Muheet fi Al-Tafseer". Investigation: Sidqi Muhammad Jameel, (Publisher: Daar Al-Fikr Beirut, 1420 AH).
- 17. Abu 'Ali Al-Ahwaazi, Al-Hassan bin 'Ali bin Ibrahim, "Al-Wajeez fi Sharh Qiraa'aat Al-Qaraha Al-Thamaaniyah Aimma Al-Amsaar Al-Khamsa". (Publisher: Daar Al-Garb Al-Islaami Beirut, 1<sup>st</sup> ed., 2002, 1 volume).
- 18. Al-Azhari, Muhammad bin Ahmad, "Ma'aani Al-Qiraa'aat lil Azhari". (Faculty of Arts King Saud University, Saudi Arabia, 1<sup>st</sup> ed., 1991, 3 volumes).
- 19. Al-Aaluusi, Shihaabuddeen Mahmuud bin Abdillaah, "Ruuh Al-Ma'aani fi Tafseer Al-Qur'aan Al-'Adheem wa Al-Sab' Al-Mathaani". Investigator: 'Ali 'Abdul Baari, (Al-Kutub Al-'Ilmiyyah Beirut, 1<sup>st</sup> ed., 1415 AH).
- 20. Al-Imam Muslim, Muslim bin Al-Hajjaaj Al-Qushayri, "Al-Musnad Al-Saheeh Al-Mukhtasar bi Naql Al-'Adl 'an Al-'Adl Ilaa RasuulilLaah –salla Allaah 'alayhi wa sallam-". Investigation: Muhammad Fuad Abdul Baaqi, (Ihyaa Al-Turaath Al-'Arabi, Beirut, 5 volumes).
- 21. Al-Bagawi, Al-Husayn bin Mas'oud bin Al-Farraa, "Ma'aalim Al-Tanzeel fi Tafseer Al-Qur'aan". Investigation: Abdur Razaaq Al-Mahdi, (Daar Ihyaa Al-Turaath Al-'Arabi Beirut, 1<sup>st</sup> ed., 1420 AH, 5 volumes).
- 22. Al-Baydaawi, 'Abdullaah bin 'Umar bin Muhammad Al-Sheeraazi, "Anwaar Al-Tanzeel wa Asraar Al-Tahweel". Investigation: 'Abdur Rahmaan Al-Mir'ashli, (Publisher: Daar Ihyaa Al-Turaath Al-'Arabi Beirut, 1<sup>st</sup> ed., 1418 AH).
- 23. Al-Banna, Muhammad bin Ahmad,"Ithaaf Fudalaa Al-Bashar fi Al-Qiraa'aat Al-'Ashr". Investigation; Anas Maharah, (Publisher: Daar Al-Kutub Al-'Ilmiyyah Lebanon, 3<sup>rd</sup> ed., 2006 1427 AH).
- 24. Al-Tirmidhi, Muhammad bin Isa, "Sunana Al-Tirmidhi". Investigation: Ahmad Shaakir, Fuad Abdul Baaqi, and Ibrahim 'Atwah, (Publisher: Al-Halabi Press, Egypt, 2<sup>nd</sup> ed., 5 volumes).

- 25. Al-Jamal, Muhamamd Ahmad, "Al-Wujuuh Al-Balaaqiyyah fi Tawjeeh Al-Qiraa'aat Al-Qur'aaniyyah Al-Mutawaatirah". (Daar Al-Furqaan, Amman, 1<sup>st</sup> ed., 2009, 1 volume).
- 26. Al-Kharaat, Ahmad bin Muhammad, "Al-I'jaaz Al-Bayaani fi Daw Al-Qiraa'aat Al-Qur'aaniyyah Al-Mutawaatirah". (Publisher: King Fahd Complex for the Printing of the Glorious Qur'aan, 2<sup>nd</sup> ed., 2012, 1 volume).
- 27. Al-Daani, 'Uthmaan bin Sa'eed, "Al-Tayeer fi Al-Qiraa'aat Al-Sab'". Investigator: Autotrizel, (Publisher: Daar Al-Kitaab Al-'Arabi Beirut: 2<sup>nd</sup> ed., 1404 AH/ 1984, volume 1).
- 28. Al-Zajaaj, Ibrahim bin Al-Sarri bin Sahl, "Ma'aani Al-Qur'aan wa I'raabihi". Investigator: 'Abdul Jaleel Abdou Shalabi, (Publisher: 'Aalam Al-Kutub Beirut, 1<sup>st</sup> ed., 1408 AH 1988, 5 volumes).
- 29. Al-Zamakshari, Jaarullaah, Mahmuud bin 'Amr bin Ahmad, "Al-Kashaaf 'an Haqaaiq Gawaamid Al-Tanzeel". (Publisher: Daar Al-Kitaab Al-'Arabi Beirut, 3<sup>rd</sup> ed., 1407 Ah 4 volumes).
- 30. Al-Sameen Al-Halabi, Shihaabuddeen, Ahmad bin Yusuf, "Al-Durr Al-Masoun fi 'Uluum Al-Kitaab Al-Maknoun". Investigation: Dr Ahmad Muhammad Al-Kharaat, (Publisher: Daar Al-Qalam, Damascus, 11 volumes).
- 31. Al-Shawkaani, Muhammad bin 'Ali Al-Yamani, "Fath Al-Qadeer". (Publisher: Daar Ibn Katheer, Damascus, 1<sup>st</sup> ed., 1414 AH).
- 32. Al-Sheeraazi, Nasruddeen bin 'Ali, "Al-Muwaddih fi Wujuuj Al-Qiraa'aat wa 'Ilaliha". Investigation: 'Abdur Raheem Al-Turuhawani, (Al-Kutub Al-'Ilmiyyah, Beirut, 2009).
- 33. Al-Tabari, Muhamamd bin Jareer bin Gaalib, "Jaami' Al-Bayaan fi Tahweel Al-Qur'aan", Investigation: Ahmad Shaakir, (Publisher: Al-Risaalah, 1<sup>st</sup> ed., 2000, 24 volumes).
- 34. Al-Faarisi, Al-Hassan bin Ahmad, "Al-Hujjah fi 'Ilal Al-Qiraa'aat Al-Sab'". (Daar Al-Sahaabah lil Turaath in Egypt, 1<sup>st</sup> ed., 2009, 3 volumes).
- 35. Fakhruddeen Al-Raazi, Muhammad bin 'Umar bin Al-Hassan, "Mafaateeh Al-Gayb, Al-Tafseer Al-Kabeer". (Publisher: Daar Ihyaa Al-Turaath Beirut, 3<sup>rd</sup> ed., 1420 AH).
- 36. Al-Qurtubi, Muhammad bin Ahmad, "Tafseer Al-Qurtubi". Investigation: Ahamd Al-Barduuni and Ibrahim Utaifis, (Publisher: Daar Al-Kutub Al-Misriyyah Cairo, 2<sup>nd</sup> ed., 1964, 20 parts in 10 volumes).
- 37. Al-Qaysi, Makki bin Abi Taalib, "Al-Kashf 'an Wujuuh Al-Qiraa'aat Al-Sab' wa 'Ilaliha wa Hujajiha". (Daar Al-Hadeeth in Cairo, 2007, 2 volumes).
- 38. Al-Karmaani, Muhammad bin Abi Al-Mahaasin bin Abi Shujaa', "Mafaateeh Al-Agaani fi Al-Qiraa'aat wa Al-Ma'aani". Investigation: 'Abdul Kareem Mudlij,(Daar Ibn Hazm, Beirut 1<sup>st</sup> ed., 2001, 1 volume).

- 39. Muhammad Habash, "Al-Qiraa'aat Al-Mutawaatirah fi Al-Rasm Al-Qur'aani wa Al-Ahkaam Al-Shar'iyyah". (Publisher: Daar Al-Fikr Damascus, 1<sup>st</sup> ed., 1419 AH 1999, 1 volume).
- 40. Al-Mahdawi, Ahmad bin 'Ammaar, "Sharh Al-Hidaayah". Investigation: Dr Haazim Sa'eed Haydar, (Maktabah Al-Rushd in Riyadh, 2 volumes).

# The contents of this issue

| No. | Researches                                                                                                                                                                                                                              | 1 ne<br>page |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 1)  | The effect of frequent readings in presenting the stories of the prophets  (an applied inductive study)  Dr. Muhammad bin Abdullah bin Ibrahim Al-Hasanayn                                                                              | 9            |
| 2)  | Collecting and Arranging what Ibn Al-Jazari left out in Al-Nashr and Tayyibah Al-Nashr from the ways of Shaatibiyyah and Durrah Dr. Abdur Rahman Ibn Sa'ad bin 'Aid Al-Juhani                                                           | 93           |
| 3)  | The Book: Mithalul-Warraqeen Wa Dasturul- Nassakheen Written by: Imam Abu Muhammad Al-Hassan bin Ali bin Sa`eed Al-Omani (died within: 450 AH) study and investigation Dr. Ibrahim Mohammed Alsultan                                    | 137          |
| 4)  | Milestones of the Methodology of Imam Ibn Katheer in<br>Building His Exegeses "Tafseer Al-Qur'an Al-<br>'Adheem" An Analytical Applied Study of the Verses in<br>Surat An-Nisaa<br>Bahaa Aldeen Adel Arafat Dandis                      | 199          |
| 5)  | Utilization in the statement of belongings an objective study in the light of the Holy Qur'an Dr. Mohammed Abd Alaziz Ibrahem Baloush                                                                                                   | 246          |
| 6)  | The narrators whom Ibn Hajar mentioned in the "Huda al-Sari", who were weak in their sheikhs, and al-Bukhari narrated to them. (An applied study of examples of narrators and their narrations) Dr. Kaltham Omar Obaid AlMajid AlMehiri | 295          |
| 7)  | <b>Al-Hanaifiyyah: its concept and its components</b><br>Dr. Sultan Aali Ali Al-Sufyani                                                                                                                                                 | 339          |
| 8)  | The Right of Retraction in Charitable Contracts A Comparative Study Dr. 'Abdullah bin Sa'eed Abu Daasir                                                                                                                                 | 375          |
| 9)  | Doctrinal rooting of nanomedicine and its applications in treating diseases  Dr. Eman Bint Mohammed Bin Abdullah Al Qathami                                                                                                             | 427          |
| 10) | Frozen Funds in Current Accounts:its Reality And The Ruling of its Zakat a Comparative Jurisprudtential Study Dr. Ali bin hamad alsalhi almaqadi                                                                                        | 479          |

# **Publication Rules at the Journal** (\*)

- The research should be new and must not have been published before.
- It should be characterized by originality, novelty, innovation, and addition to knowledge.
- It should not be excerpted from a previous published works of the researcher.
- It should comply with the standard academic research rules and its methodology.
- The paper must not exceed (12,000) words and must not exceed (70) pages.
- The researcher is obliged to review his research and make sure it is free from linguistic and typographical errors.
- In case the research publication is approved, the journal shall assume all copyrights, and it may re-publish it in paper or electronic form, and it has the right to include it in local and international databases with or without a fee without the researcher's permission.
- The researcher does not have the right to republish his research that has been accepted for publication in the journal in any of the publishing platforms except with written permission from the editor–in–chief of the journal.
- The journal's approved reference style is "Chicago".
- The research should be in one file, and it should include:
  - A title page that includes the researcher's data in Arabic and English.
  - An abstract in Arabic and English.
  - An Introduction which must include literature review and the scientific addition in the research.
  - Body of the research.
  - A conclusion that includes the research findings and recommendations.
  - Bibliography in Arabic.
  - Romanization of the Arabic bibliography in Latin alphabet on a separate list.
  - Necessary appendices (if any).
- The researcher should send the following attachments to the journal:
  - The research in WORD and PDF format, the undertaking form, a brief CV, and a request letter for publication addressed to the Editor-in-chief

<sup>(\*)</sup> These general rules are explained in detail on the journal's website: <a href="http://journals.iu.edu.sa/ILS/index.html">http://journals.iu.edu.sa/ILS/index.html</a>

#### The Editorial Board

## Prof. Dr. Abdul 'Azeez bin Julaidaan Az-Zufairi

Professor of Aqidah at Islamic University University

(Editor-in-Chief)

## Prof. Dr. Ahmad bin Baakir Al-Baakiri

Professor of Principles of Jurisprudence at Islamic University Formally

(Managing Editor)

## Prof. Dr. Baasim bin Hamdi As-Seyyid

Professor of Qiraa'aat at Islamic University

## Prof. Dr. Ahmad bin Muhammad Ar-Rufā'ī

Professor of Jurisprudence at Islamic University

#### Prof. Dr. 'Umar bin Muslih Al-Husaini

Professor of Fiqh-us-Sunnah at Islamic University

\*\*\*

Editorial Secretary:

#### Dr. Ali Mohammed Albadrani

Publishing Department:

Dr. Omar bin Hasan al-Abdali

## The Consulting Board

**Prof.Dr. Sa'd bin Turki Al-Khathlan** A former member of the high scholars

His Highness Prince Dr. Sa'oud bin

Salman bin Muhammad A'la Sa'oud
Associate Professor of Agidah at King

Associate Professor of Aqidah at King Sa'oud University

## His Excellency Prof. Dr. Yusuff bin Muhammad bin Sa'eed

Member of the high scholars & Vice minister of Islamic affairs

Prof. Dr. A'yaad bin Naami As-Salami

The editor—in—chief of Islamic Research's Journal

#### Prof.Dr. Abdul Hadi bin Abdillah Hamitu

A Professor of higher education in Morocco

### Prof.Dr. Musa'id bin Suleiman At-Tayyarr

Professor of Quranic Interpretation at King Saud's University

#### Prof. Dr. Ghanim Qadouri Al-Hamad

Professor at the college of education at Tikrit University

#### Prof. Dr. Mubarak bin Yusuf Al-Hajiri

former Chancellor of the college of sharia at Kuwait University

#### Prof. Dr. Zain Al-A'bideen bilaa Furaij

A Professor of higher education at University of Hassan II

#### Prof. Dr. Falih Muhammad As-Shageer

A Professor of Hadith at Imam bin Saud Islamic University

## Prof. Dr. Hamad bin Abdil Muhsin At-Tuwaijiri

A Professor of Aqeedah at Imam Muhammad bin Saud Islamic University

# Paper version

Filed at the King Fahd National Library No. 8736/1439 and the date of 17/09/1439 AH International serial number of periodicals (ISSN) 1658-7898

# **Online version**

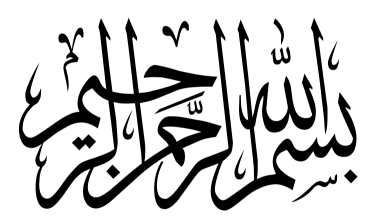
Filed at the King Fahd National Library No. 8738/1439 and the date of 17/09/1439 AH International Serial Number of Periodicals (ISSN) 1658-7901

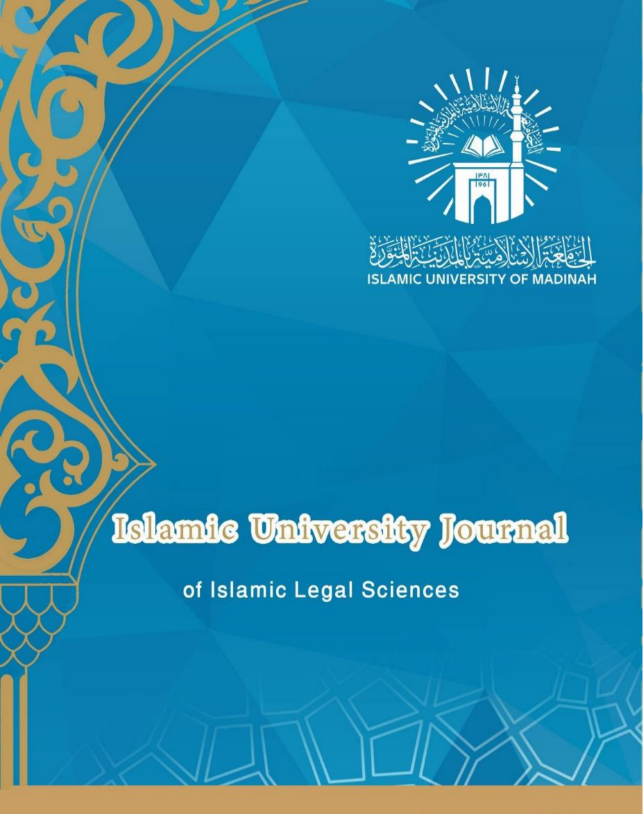
# the journal's website

http://journals.iu.edu.sa/ILS/index.html

The papers are sent with the name of the Editor - in – Chief of the Journal to this E-mail address Es.journalils@iu.edu.sa

(The views expressed in the published papers reflect the views of the researchers only, and do not necessarily reflect the opinion of the journal)





Issue: 203 Volume 1 Year: 56 December 2022