



## للعلوم التربوية والاجتماعية

## مجلت علميت دوريت محكمت

تصدر أربع مرات في العام خلال الأشهر: (مارس، يونيو، سبتمبر، ديسمبر)

العدد 23 - المجلد 43 ربيع الأول 1447 هـ - سبتمبر 2025 م

## معلومات الإيداع في مكتبة الملك فهد الوطنية

## النسخة الورقية :

رقم الإيداع: 1441/7131

تاريخ الإيداع: 1441/06/18

رقم ردمــد : 1658-8509

## النسخة الإلكترونية :

رقم الإيداع: 1441/7129

تاريخ الإيداع: 1441/06/18

رقم ردمــد: 1658-8495

## الموقع الإلكتروني للمجلة :

https://journals.iu.edu.sa/ESS



## البريد الإلكتروني للمجلة :

ترسل البحوث باسم رئيس تحرير المجلة

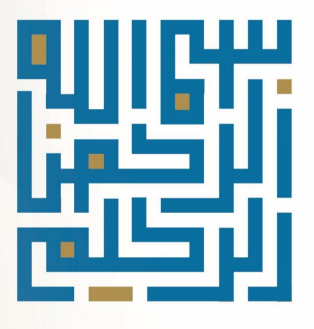
iujourna14@iu.edu.sa





البحوث المنشورة في المجلة تعبر عن آراء الباحثــين ولا تعـبر بالضرورة عن رأي المجلة

جميع حقوق الطبع محفوظة للجامعة الإسلامية



## قواعد وضوابط النشر في المجلة

حتى تنتهي إجراءات تحكيمه في المجلة.

المجلة لا تفرض رسوما للنشر.

أن يتســم البحث بالأصالة والحدية والابتكار والأضافة المعرفية في التخصص. لم يســــبق للباحث نشر بحثه. البحثي أو المقررات. أن يلتـزم الباحث بالأمانة العلمية. أن تراعـــ فيه منهجية البحث العلمي وقواعده. أن لا تتجاوز نسـبة الاقتباس في البحوث التربوية (25%)، وفي غيرها من التخصصات الاحتماعية لا تتحاوز (40%). أن لا يتجـاوز مجمـوع كلمـات البحث (12000) كلمـة بما في ذلك الملخصيـن العربي والإنجليزي وقائمة المراجع. لا يحــق للباحـث إعـادة نشــر بحثــه المقبول للنشــر فــي المجلــة إلا بعــد إذن كتابي مــن رئيس هيئة تحرير المجلة. أسلوب التوثيـق المعتمـد فـي المجلـة هــو نظـام جمعيــة علــم النفـس الأمريكيــة (APA) الإصدار السابع، وفي الدراسات التاريخية نظام شيكاغو. أن يشتمل البحث علـى : صفحـة عنـوان البحـث، ومستخلص باللغتيـن العربيـة والإنجليزيـة، ومقدمـة، وصلـب البحـث، وخاتمـة تتضمـن النتائـج والتوصيـات، وثبـت المصـادر والمراجـع، والملاحــق اللازمة مثل: أدوات البحث، والموافقات للتطبيق على العينات وغيرها؛ إن وجدت. أن يلتـزم الباحـث بترجمة المصادر العربية إلى اللغة الإنجليزية. يرسـل الباحـث بحثـه إلــه المجلـة إلكترونيًـا ، بصيغـة (WORD) وبصيغـة (PDF) ويرفـق تعهدًا خطيًـا بـأن البحث لم يسـبق نشـره ، وأنه غير مقدم للنشـر، ولن يقدم للنشـر فـي جهة أخرى

. .....

## الهيئة الاستشارية :

معالــــي أ.د : محمد بن عبدالله آل ناجي رئيس جامعة حفر الباطن سابقاً

> معالي أ.د : سعيد بن عمر آل عمر رئيس جامعة الحدود الشمالية سابقاً

معالي د : حسـام بن عبدالوهاب زمان رئيس هيئة تقويم التعليم والتدريب سابقاً

أ. د : خالــد بن حامد الحازمي أستاذ التربية الإسلامية بالجامعة الإسلامية سابقاً

أ. د : سـعيد بن فالح المغامسي أستاذ الإدارة التربوية بالجامعة الإسلامية سابقاً

> i. د : عبداللـه بن ناصر الوليعي أستاذ الجغرافيا بجامعة الملك سعود

أ.د. محمد بن يوسف عفيفي أستاذ أصول التربية بالجامعة الإسلامية سابقاً

## هيئة التحرير:

رئيس التحرير :

أ.د : عبدالرحمن بن علي الجهني

أستاذ أصول التربية بالجامعة الإسلامية في المدينة المنورة

مدير التحرير :

أ.د : محمد بن جزاء بجاد الحربي

أستاذ أصول التربية بالجامعة الإسلامية في المدينة المنورة

## أعضاء التحرير:

معالي أ.د : راتب بن سلامة السعود

وزير التعليم العالي الأردني سابقا

وأستاذ السياسات والقيادة التربوية بالجامعة الأردنية

أ.د : محمد بن إبراهيم الدغيري

وكيل جامعة شقراء للدراسات العليا والبحث العلمي وأستاذ الجغرافيا الاقتصادية بجامعة القصيم

أ.د : علي بن حسن الأحمدي

أستاذ المناهج وطرق التدريس بالجامعة الاسلامية في المدينة المنورة

أ.د. أحمد بن محمد النشوان

أستاذ المناهج وتطوير العلوم بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

أ.د. صبحي بن سعيد الحارثي

أستاذ علم النفس بجامعة أم القرى

أ.د. حمدي أحمد بن عبدالعزيز أحمد

عميد كليـة التعليم الإلكتروني

وأستاذ المناهج وتصميم التعليم بجامعة حمدان الذكية بدبي

أ.د. أشرف بن محمد عبد الحميد

أستاذ ورئيس قسم الصحة النفسية بجامعة الزقازيق بمصر

د : رجاء بن عتيق المعيلي الحربي

أستاذ التاريخ الحديث والمعاصر المشارك بالجامعة الاسلامية في المدينة المنورة

د. منصور بن سعد فرغل

أستاذ الإدارة التربوية المشارك بالجامعة الإسلامية في المدينة المنورة

### الإخراج والتنفيذ الفنب:

م. محمد بن حسن الشريف

التنسيق العلمي:

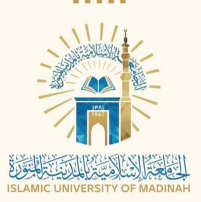
أ. محمد بن سعد الشال

سكرتارية التحرير:

أ. أحمد شفاق بن حامد

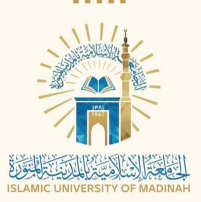
أ. علي بن صلاح المجبري

أ. أسامة بن خالد القماطي



## فهرس المحتويات : 🌋

| الصفحة | عنوان البحث                                                                                                                                                                                                            | م  |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 11     | إجراءات تفعيل البحث النوعي في التخصصات التربوية ببرامج الدراسات العليا<br>في الجامعات السعودية من وجهة نظر أعضاء هيئة التدريس<br>د. <mark>صالح بن سالم العمري</mark>                                                   | 1  |
| 61     | الفروق في الإبداع الانفعالي في ضوء بعض المتغيرات الديمغرافية<br>(الدرجة العلمية – الجنسية) لدم أصحاب الاختراعات بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية<br>د. <mark>سوسن بنت عبد الكريم المؤمن</mark>                     | 2  |
| 99     | فاعلية استراتيجية التعلم المقلوب لتدريس وحدة مهارات التفكير بمقرر المهارات<br>الجامعية لتنمية التحصيل المعرفي والانخراط في التعلم لدى طلاب الجامعة الإسلامية<br>د. تركي بن مقعد مطلق الروقي                            | 3  |
| 149    | استقلالية الجامعات السعودية في ضوء نظام الجامعات الجديد من وجهة نظر<br>القيادات الاكاديمية (استراتيجية مقترحة)<br>د. فوزية بنت عبد الرحمن بن سالم باناعمه                                                              | 4  |
| 199    | واقع برامج التطور المهني في تجويد الممارسات البنائية لدى معلمات<br>علـوم المرحلـة المتوسطة بمدينـة الريـاض<br>أ.د. فهد بن سليمان الشايع / أ. نورة بنت مساعد العتيبي / أ. هلا بنت سليمان الشايع                         | 5  |
| 243    | جودة الحياة وعلاقتها بالكفاءة الذاتية المدركة لدى عينة من أمهات الأشخاص<br>ذوي الإعاقات النمائية<br>د. ريم بنت محمود غريب                                                                                              | 6  |
| 291    | Self-Determination Theory and Motivation in Learning: A Meta-Analysis<br>د. بسمة بنت علي أبوغرارة                                                                                                                      | 7  |
| 323    | The Impact of a Teachers Training Program to Enhance Professional Development in<br>Science and English Language Teachers in the Kingdon of Saudi Arabia<br>د. ندم بنت حمید حسین الحجِہ / د. علیاء بنت عمر علی المروعی | 8  |
| 347    | الدور الريادي للملكة العربية السعودية في مجال الأعمال الإغاثية الإنسانية والتنموية:<br>دراسة في الجغرافيا السياسية<br>د. سمية بنت مُشرف بن عبد الله العمري                                                             | 9  |
| 385    | رسالة الهاشمي والكندي في الجدل بين الاسلام والنصرانية:<br>إعادة تقييم لتاريخية الشخصيتين وأصالة النص<br>د. عوض بن عبد الله بن سعد بن ناحي                                                                              | 10 |



## رسالة الهاشمي والكندي في الجدل بين الاسلام والنصرانية: إعادة تقييم لتاريخية الشخصيتين وأصالة النص

The Apology of al-Hashimī and al-Kindī in
Dialogue between Islam and Christianity: reExamination of the Reality of Persons and the
Authenticity of Text

### إعداد

## د. عوض بن عبد الله بن سعد بن ناحي

أستاذ التاريخ الإسلامي المشارك قسم اللغة العربية وآدابها - كلية العلوم والآداب - جامعة نجران

#### Dr. Awad Abdullah Sa'ad Ibn Nahee

Associate Professor of Islamic history

Department of Arabic Language and Literature - College of
Science and Arts - Najran University

Email: aaalasiri@nu.edu.sa

DOI:10.36046/2162-000-023-010

د. عوض بن عبد الله بن سعد بن ناحب

تاریخ القبول: ۲۰۲٤/۱۲/۰۲ م

تاريخ التقديم: ٢٠٢٤/١١/٠٣ م

## المستخلص

يعد نص رسالة الجدل بين الهاشمي والكندي الذي وضعه مؤلف مجهول من القرن الرابع الهجري/ العاشر الميلادي أحد أقدم الكتب العربية التي تُرجمت إلى اللغة اللاتينية بعد القرآن الكريم على الإطلاق، وهو ما جعلها موضع اهتمام اللاهوتيين النصارى والمؤرخين منذ العصور الوسطى إلى يومنا هذا. إلا أن أصالة النص وحقيقة وجود شخصيتي الهاشمي والكندي ظلتا محل خلاف وجدل لم يحسم رغم غلبة الرأي القائل بأن هذا النص صناعة غير أصيلة. غير أن نقاشات أصحاب هذا الطرح ظلت في معظمها رهينة نص الجدل نفسه، باستثناء استحضار إشارة البيروني النادرة عن هذا العمل أواخر القرن الرابع الهجري.

لذلك تتبنى هذه الدراسة منهج البحث التاريخي عبر دراسة جذور شخصيتي الهاشمي والكندي من خلال مصادر التراث الإسلامي والنصراني الشرقي - على حد سواء - للوصول إلى إجابة واضحة حول حقيقة وجودهما على أرض الواقع الحقيقي كما يزعم مؤلف نص الجدل، لأن ذلك سيعني بالضرورة الحكم على أصالة هذا النص. وقد خرجت الدراسة بنتيجة مفادها أن الهاشمي شخصية حقيقية ذات مكانة علمية واجتماعية رفيعة لكنه لم يعش في عصر المأمون، بخلاف الكندي الذي يبدو أنه كان شخصية مصطنعة لا تمت إلى الواقع بصلة، وهو ما ينفي أصالة نص الجدل برمته ويجعله في حكم النصوص الموضوعة في النصف الثاني من القرن الرابع الهجري.

الكلمات المفتاحية: الإسلام - النصرانية - الهاشمي - الكندي - الجدل.

#### **Abstract**

The Apology of al-Kindī, composed by an anonymous author during the 4th century AH/ 10th century CE, was one of earliest Arabic books to be translated into Latin after the Qur'an, which had brought the Apology's text to the attention of historians and theologians since medieval times to the present. The authenticity of the text of the Apology and al-Hashimī and al-Kindī as two real personalities have been questioned despite most views calim that the Apology's text seems fabricated. These views, however, remain hostage to the Apology's text itself most of the time, with exception of a rare reference by al-Bīrūnī in the late 4th century AH/ 10th century.

Therefore, the current study adopts the historical method to examine the roots of both al-Hashimī and al-Kindī figures throughout Muslim primary sources and oriental Christian literature alike, to conclude an evident answer for both men in which must be reflected to the Apology's text in terms of its authenticity. The study reaches a significant result, represented in the fact that al-Hashimī is a real person but he did not live in the reign of the Abbasid caliph al-Maʾmūn, unlike al-Kindī who is most probably fictional. All those facts must mean that the text of the Apology of al-Kindī appears unauthentic, which might have been written in the second half of 4th century AH/ 10th century CE.

**Key Words:** Islam – Christianity- al-Hashimī - al-Kindī – Apology.

S







## أولاً: مدخل

من بين مجاميع التراث العربي النصراني الذي حظي بالاهتمام دراسة وتحقيقاً ونشراً في الربع الأخير من القرن الثالث عشر الهجري/ التاسع عشر الميلادي تظهر لنا رسالة في الجدل يدوّن صاحبها قصة صداقة بين شخصيتين عربيتين أولهما "رجل من نبلاء الهاشميين وأظنه من ولد العباس، قريب القرابة من الخليفة، معروف بالنسك والورع والتمسك بدين الإسلام..." واسمه عبد الله بن إسماعيل الهاشمي. أما صديقه النصراني فقد كان" .... ذو أدب وعلم، كِنْدي الأصل مشهور بالتمسك بدين النصرانية، وكان في خدمة الخليفة وقريباً منه مكاناً"، واسمه عبدالمسيح بن اسحق الكندي من قبيلة كندة العربقة (١)، التي كان لها مجدها السياسي العربق في القرون التي سبقت الإسلام (٢).

يتكون هذا العمل من مقدمة قصيرة عرّف فيها المؤلف المجهول، الذي صرّح أنه لن يذكر اسمه الحقيقي، بطرفي الجدل وطبيعة علاقتهما ببعض ثم أعقبها بسرد نص الجدل، الذي استهله على لسان الهاشمي برسالة في نحو عشرين صفحة يذكّر فيها صاحبه الكندي ما يربطهما من علاقة شخصية طيبة دعته لكتابة هذه الرسالة التي شرح فيها باختصار حقيقة الإسلام وموقفه من نبوة عيسى عليه السلام والتثليث ونحوها، ثم ختمها بدعوة الكندي للإسلام. أما رد الكندي الذي يقع في أكثر من مئة وأربعين صفحة، فقد كان أكثر تفصيلاً في تناول قضايا تمثل جوهر

 <sup>(</sup>۲) مجهول، رسالة عبد الله بن اسماعيل الهاشمي إلى عبدالمسيح بن إسحاق الكندي يدعوه بحا إلى الإسلام ورسالة عبدالمسيح
 إلى الهاشمي يرد بحا عليه ويدعوه إلى النصرانية، (لندن: مطابع كلبرت، ١٨٨٥م)، ص ٢.
 https://archive.org/details/0765pdf1484





<sup>(</sup>١) قبيلة عربية جنوبية عربقة تتنسب إلى تَوْر (وهو كندة) عُقيْر بن عَدِي بن الحَارِث بن مَرَّةً بن أُدد بن رَيْد بن يَشْجُب بن عَرِيب بن كَهْلان بن سَبَأ. وقد ورد ذكرها في النقوش الجنوبية، حيث امتدت من حضرموت جنوباً إلى شمال وشرق الجزيرة العربية مروراً بنجد حيث أسست أول ممالكها القديمة في بلدة الفاو على طريق القوافل قبل أن تنتقل إلى غمر ذي كندة، ثم الحيرة حيث قُتل عمرو بن حجر آخر ملوك بنو آكل المرار الأقوياء عام ٥٣١م. انظر: ابن الكلبي، أبو المنذر هشام بن محمد بن السائب، نسب معد واليمن الكبير، تحقيق: حسن ناجي، (بيروت: عالم الكتب، ١٤٨٨ه ١٩/١م)، ج١، ص ١٣٦ - ١٤٣. أولندر، جونار، ملوك كندة من بني آكل المرار، ترجمة: عبد الجبار المطلبي، (بغداد: مطبعة الحكومة، ١٩٧٣م)، ص ٢٣ - ٢٠٨.

الخلاف بين الإسلام والنصرانية، مثل مفهوم التوحيد، والأنبياء، والكتب السماوية، والجنة، والنار، والصلاة، والتثليث، وغيرها. إلا أنه تضمن هجوماً حاداً على الإسلام، وانتقاصاً ظاهراً من القرآن الكريم، وطعناً واضحاً في الرسول على ليس مستبعداً أن تحدث مثل هذه المناظرات الدينية في ذلك العصر، فقد تحدثت عدة مصادر نصرانية عن وقوع مناظرات دينية في بلاط الخلفاء العباسيين والمأمون أحدهم، حيث كان مجلسه يعج بالأدباء، والاطباء، والفلاسفة، والمتكلمين(۱)، وعلماء الدين، والمؤرخين وغيرهم من علماء في شتى الفنون معظمهم مسلمون ويخالطهم نصارى(۲)، ويهود وصابئة(۱). لكن حقيقة الشخصيتين والزمن الذي عاشا فيها حسب مزاعم مؤلف نص الجدل يجعلنا نطرح سؤالاً جريئاً حول حقيقة نص الجدل برمته، فضلاً عن حقيقة طرفيه الرئيسيين أي الهاشمي والكندي. في ثنايا نص الجدل ثمة شخصيات ينص عليها المؤلف

<sup>(</sup>٣) فرقة دينية تُسمى بالصابئة المندائية يؤمن أتباعها بالخالق الواحد الأزلي، ويؤمنون بيحيى عليه السلام نبيًا لها، ويقدسون الكواكب والنجوم وخاصة القطب الشمالي، ويزعمون أنحم دينهم قديم من عهد آدم عليه السلام. وينتشر الصابئة اليوم بالعراق وبعض أجزاء إيران. الشهرستاني، أبو الفتح محمد بن عبدالكريم، الملل والنحل، صححه وعلق عليه: أحمد فهمي محمد، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط٢، ١٤٥٣ه/ ١٩٩٢م)، ج٢، ص ٢٨٩، ٢٨٩ - ٣٤٥.



<sup>(</sup>١) ويطلق على أتباعها هل الكلام أو المتكلمين وهم الذين اعتمدوا على الأدلة العقلية في إثبات القضايا الاعتقادية، ومن أشهر فرقها المعتزلة والأشاعرة. أبو ريان، محمد علي، الفكر الفلسفي في الإسلام: المقدمات العامة والفرق الاسلامية وعلم الكلام والفلسفة الإسلامية، (السويس: دار المعرفة الجامعية، ٢٠٠٠م)، ص ٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) هو عبدالله المأمون بن هارون الرشيد ولد عام ١٧٠ه/ ٢٨٦م لجارية خرسانية تُدعى مراجل، وبويع خليفة بعد مقتل أخيم الأمين عام ١٩٨٨ه الهرام حيث استمرت خلافته ما يزيد على عشرين عاماً حتى وفاته في رجب ١٩٨٨ه أغسطس ١٩٨٨. وقُد وُصِف عصره بالعصر الذهبي للحضارة الإسلامية فازدهرت الحركة العلمية ونشطت حركة الترجمة، وتمتع أهل الذمة بمساحة تسامح واسعة مكنتهم من الإسهام في الحضارة الإسلامية على نحو لافت حيث برز منهم أطباء وعلماء في فنون معرفية متنوعة سنأتي على بعضهم في ثنايا الدراسة الحالية. انظر: الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الطبري المعروف بتاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم (مصر: دار المعارف، ط٢، ١٣٨٧هـ / ١٩٦٧م)، ج٨، ص ٢٧٥ - ١٥٠. اليسوعي، وفيق نصري، أبو قُرة والمأمون: المجادلة، (بيروت: مركز التراث العربي المسيحي، ٢٠١٠م)، ص ٧٧ - ٢٤٥. طقوش، محمد سهيل، تاريخ الدولة العباسية، (بيروت: دار النفائس، ط٢، ١٤٣٢هـ / ٢٠١٨م)، ص ٢١ - ١٣٧.

Griffith, Sidney H., "Answers for the Shaykh: A 'Melkite' Arabic Text from Sinai and the Doctrines of the Trinity and the Incarnation in 'Arab Orthodox' Apologetics", The Encounter of Eastern Christianity with Early Islam, (Leiden & Boston: Brill, 2007), pp. 277-310. "". Taylor, David GK. "The Disputation between a Muslim and a Monk of Bēt Ḥālē: Syriac Text and Annotated English Translation." Christsein in der islamischen Welt: Festschrift für Martin Tamcke zum 60. Geburtstag (2015): 187-242.



المجهول، حيث يدّعي أن الهاشمي كان مقرباً للخليفة المأمون، وأنه اتصل بجاثليق كنيسة المشرق (١) "طيموثاوس الأول/ $Timothy\ I$ " (ت.  $Timothy\ I$ )، وناظره، فضلاً عن زعمه بأن عبدالمسيح كان أحد العاملين في بلاط الخليفة المأمون ( $Timothy\ I$ ).

إضافة إلى ما سبق، فقد مر نص رسالة الجدل المزعومة برحلة طويلة من التداول والنسخ والترجمة منذ القرن الرابع الهجري/ العاشر الميلادي حيث أشار لها لأول مرة قبل عام ٣٩٠هـ/ والترجمة منذ القرن الرابع الهجري/ العاشر الميلادي حيث أشار لها لأول مرة قبل عام ٣٩٠هـ/ ١٠٠٠م أبو ريحان البيروني، (ت. ٤٤٠هـ/ ١٠٨٤م)، في معرض حديثه عن تقديم القرابين البشرية في الديانات السماوية والوضعية قائلاً:"... وكذلك حكى عبد المسيح بن إسحاق الكندي النصراني عنهم (أي الصابئة) في جوابه على كتاب عبد الله بن إسماعيل الهاشمي أنهم يعرفون بذبح الناس، ولكن ذلك لا يمكنهم اليوم جهراً "(٤). وبعد تلك الإشارة بأقل من قرن

<sup>(</sup>٤) البيروني، أبو ريحان محمد بن أحمد البيروني، الآثار الباقية عن القرون الخالية، (لايبزيغ: بروكهاوس، ١٨٧٨م)، ص ٢٠٥.





<sup>(</sup>۱) الجاثليق كلمة معربة عن السريانية لكنها ذات أصل يوناني وتعني كبير الأساقفة ويكون تابعاً للبطريرك. ومع انقسام الكنيسة السريانية إلى كنيستين شرقية في المدائن وغربية في أنطاكية، أصبحت تستعمل للدلالة على بطريرك النصارى النساطرة في المشرق. انظر: الفيروزآبادى، مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، (بيروت: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، ط١٤٢٦ هـ/ ٢٠٠٥ م)، ص ٨٧١.

Wigram, William Ainger, An Introduction to the History of the Assyrian Church or The Church of the Sassanid Persian
Empire 100-640 A.D, (London: Society for Promoting Christian Knowledge, 1910), pp. 90, 94, 101.

<sup>(</sup>۲) تيموثاوس أو طيموثاوس الأول أو الكبير أحد أشهر جثالقة كنيسة المشرق النسطورية، أصله من "حدياب" (أربيل حالياً). ولد في النصف الأول من القرن الثامن الميلادي/ الثاني الهجري ونشأ وترعرع وتعلم تعليماً كنسياً صارماً وتدرج في المناصب الكنسية حتى تُوج جاثليقاً (أو بطريركاً) على كافة كنائس المشرق النسطورية عام ١٦١ه /٧٧٨م بعد خلافات كادت أن تعصف به، ولكنه بقي في منصبه هذا مدة طويلة، وعاصر خمسة خلفاء عباسيين، ووفد على بعضهم ابتداءً من عمد المهدي وانتهاءً بعبدالله المأمون الذي توفي في منتصف عهد عام ٢٠٧٨م عن ٩٥ عاماً تقريباً. أشار له الجاحظ باسم "طيمانو" في معرض حديثه عن بعض فتاويه مما يشير إلى أنه كان معاصراً له. انظر: الجاحظ، عمرو بن بحر بن مجبوب، الحيوان، (يبروت: دار الكتب العلمية، ١٤٢٤هه)، ج٤، ص ٢٧٣. المرجي، توما، كتاب الرؤساء، ترجمة: البير ابونا، (بغداد: مطبعة ديانا، ط٢، ١٩٩٠م)، ص ١٦٣ – ١٦٧، ١٩٥٠، ٢٠٠ - ٢٠١، ٢٢٣ – ٢٢٤. ابن سليمان، ماري بن سليمان، أخبار بطاركة كرسي المشرق من كتاب المجدل، روما: ١٩٨٥م)، ص ٢١. ابن متي، عمرو، أخبار بطاركة كرسي المشرق من كتاب المجدل، (روما: ١٩٨٥م)، ص ٢١.

<sup>(</sup>٣) مجهول، رسالة الجدل، ص٥.

وتحديداً في عام ٥٣٦ه/ ١١٤٢م تقريباً، ترجم "بطرس الطليطلي/ Peter of Toledo" (ت. ٥٥٥ه/ ١٥٥٩م)، رسالة الجدل إلى اللاتينية فحظيت بانتشار واسع واهتمام بالغ من علماء الجدل الأوروبيين في ذلك العصر، فضلاً عن الأثر الخطير الذي أحدثته في التصورات الأوروبية خلال العصور الوسيطة عن الإسلام والرسول المسلام والرسول المسلم والمسلم المسلم ال

ونستنتج من هذه الرحلة التي مر بحا نص الرسالة أمرين مهمين، أولهما: قِدم هذه الرسالة حيث كانت بالفعل متداولة منذ القرن الرابع الهجري، حينما كانت الحركة الفكرية لا تزال في ذروة ازدهارها خلال العصر العباسي. وثانيهما: حفاوة الأوساط الكنسية النصرانية بهذا الحوار الديني وحرصها على ترجمته إلى اللاتينية لغة الكنائس الغربية في ذلك العصر المبكر من تاريخ الترجمة، ذلك أن هذا النص لعب دوراً فاعلاً ومؤثراً في صياغة موقف كثر من رجال تلك الكنائس الجدلي من الإسلام.

والحقيقة أن من يقرأ ويتمعن في التراث التاريخي الإسلامي والنصراني الشرقي بما فيها كُتب التراجم والطبقات وفهارس الكتب وما في حكمها سيجد أنما لم تقصر في الترجمة لكثير من الشخصيات الدينية النصرانية التي عاشت في العصر العباسي، وخاصة أولئك الذين عملوا في بلاط الخلفاء العباسيين الذين يذكر مؤلف رسالة الجدل أن الكندي كان أحدهم. أما الترجمة

Burman, Thomas E., "The Influence of the Apology of Al-Kindī and Contrarietas alfolica on Ramon Lull's Late (Y) Religious Polemics, 1305-1313", Mediaeval Studies 53 (1991), pp. 197-228. Griffith, Sidney H., "Answering the Call of the Minaret: Christian Apologetics in the World of Islam", Redefining Christian Identity: Cultural Interaction in the , Theo Maarten van Lint 'Hendrika Lena Murre-van den Berg 'Middle East Since the Rise of Islam, ed. J. J. Van Ginkel (Leuven: Peeters Publishers, 2005), p.107. Ninitte, Florence, "The Contribution of the Speculum historiale to the History of the Latin Risālatal-Kindī and the Corpus Cluniacense", The Latin Qur'an, 1143–1500. Translation, Transition, Interpretation, ed. Cándida Ferrero Hernández and John Tolan, (Berlin & Boston: De Gruyter, 2021), pp.139 – 158.



<sup>(</sup>۱) ويلقب أحياناً ببطرس المعلم، لسعة اطلاعه في الثقافتين العربية واللاتينية. ورغم أن المعلومات المتوفرة عنه قليلة للغاية، لكن المؤكد أنه مستعرب أسباني ولد في مدينة طليطلة عام ٤٨٥هـ/ ١٠٩٢م تقريباً ونشأ وتعلم وأتقن العربية، وكان أحد أعضاء فريق الترجمة الذي شكّله "بطرس المبجل/ Peter the Venerable" أسقف "دير كلوني/ Cluny Abbey" في فرنسا لترجمة القرآن الكريم وعدة أعمال أخرى كان منها رسالة الجدل بين الهاشمي والكندي إلى اللاتينية عام ٥٣٦هـ/ ١١٤٢م.

Kritzeck, James Aloysius, Peter the Venerable and Islam, (Princeton: Princeton University Press, 2015), 56- 58.

González Muñoz, Fernando, "Peter of Toledo", in: Christian-Muslim Relations 600 - 1500, General Editor David Thomas (Brill, 2010), Consulted online on 26 July 2024 http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054 cmri COM 23816

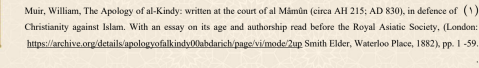


للعلماء المسلمين وخاصة من سكن بغداد فهذه مسألة مفروغ منها، وقد تكفلت كتب التراجم والطبقات بالتيسير على كل باحث في هذا الباب.

ولذلك ستتبنى هذه الدراسة منهجية متدرجة تبدأ بدراسة ما كُتب عن هذا العمل وشخصيتيه الرئيستين (الهاشمي والكندي) في الدراسات المعاصرة للوصول إلى أهم استنتاجات تلك الدراسات والبناء عليها في المرحلة الثانية التي ستعتمد على منهج البحث التاريخي المقارن، والقائم على تتبع جميع ما كتُب عن الهاشمي والكندي في المصادر التاريخية (الإسلامية والنصرانية) التي دُوِّنت خلال العصر العباسي، أو التي كُتبت لاحقاً مع بحث الظروف المحيطة بتلك الكتابات، والاستشهاد بشخصيات إسلامية و نصرانية تنطبق عليها نفس المعايير التي يقدمها مؤلف رسالة الجدل عن شخصية عبدالله بن إسماعيل الهاشمي كرجل علم و أحد أفراد البيت العباسي المقربين من الخليفة المأمون. وفي الناحية الأخرى ستُطبق نفس المنهجية على عبدالمسيح الكندي كشخصية عربية نصرانية نبيلة عملت في خدمة الخليفة، ولاهوتي ضليع في عقيدته وفي معرفة الإسلام، وصاحب مؤلفات معروفة عند الآخرين. كل ذلك يتطلب أيضاً مراعاة التسلسل معرفة الإسلام، وصاحب مؤلفات معروفة عند الآخرين. كل ذلك يتطلب أيضاً مراعاة التسلسل متقدمة وجدت سبيلها للانتشار في مشرق العالم الإسلامي قبل أن يكمل البيروني تأليف كتابه الشهير "الآثار الباقية". لكن ذلك كله في النهاية يهدف إلى دراسة حقيقة وجود شخصيتي المشهير والكندي الذي سيفضي بالضرورة إلى إثبات أو نفي أصالة نص الجدل.

## ثانياً: رسالة الهاشمي والكندي في البحث التاريخي المعاصر

نالت رسالة الجدل اهتمام قائمة طويلة من الباحثين بداية من الباحث الأسكتلندي "وليم موير/ William Muir" (ت. ١٩٠٥هـ/ ١٩٠٥م) الذي ترجم الرسالة ونشرها عام ١٨٨٢م/ ١٩٩٩هـ (تقريباً)(١). كما نشر مقالاً عن رسالة الجدل ذهب فيه إلى أنها نص أصيل وأن عبدالمسيح والهاشمي شخصيتان حقيقيتان، وأنهما عاصرا المأمون معتبراً أن نص البيروني السابق





إلا أن "الفونس منجانا /Alphonse Mingana " (ت. ١٣٥٦هـ / ١٩٥٧م) الذي جاء بعد "أرنولد" بسنوات قليلة لم يساوره الشك في أصالة الرسالتين وحقيقة شخصياتهما الرئيسيتين، مؤكداً على أن رسالة الجدل تُظهر بلا شك أن "الكندى" كان نسطورى المذهب (Nestorian)()؛)،

<sup>(</sup>٤) هم أتباع عقيدة بطريرك القسطنطينية نسطور أو "نسطوريوس/ Nestorius" الذي رفض قرارات مجمع أفسس عام ٤٣١م ونادى بالإيمان بعقيدة ملخصها أن للمسيح عليه السلام طبيعتين وهما: جوهر إلهي وهو الكلمة، وجوهر بشري وهو يسوع، وأصبح أتباع هذه العقيدة يُدعون بالنساطرة حيث انتشروا في بلاد الرافدين والجزيرة والهضبة الإيرانية وشرق وجنوب غرب الجزيرة العربية وكانت كنيستهم تُعرف بكنيسة المشرق، حيث اتخذت من المدائن ثم بغداد مقراً لها حيث انتشروا في بلاد



Muir, William. "The Apology of Al Kindy. An Essay on Its Age and Authorship." The Journal of the Royal Asiatic (1) Society of Great Britain and Ireland 14, no. 2 (1882), p. 16. http://www.jstor.org/stable/25196908.

<sup>(</sup>٢) الألوسي، نعمان بن محمد، الجواب الفسيح لما لفقه عبدالمسيح، تحقيق: أحمد حجازي السقا، (القاهرة: دار البيان العربي، ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٧م)، ج١، ص ٣٤، ٣٦ - ٣٩. و "هيّ بن بيّ" مثل يقال لمن لا يعُرف أو للشخص المجهول، وهي أقرب إلى ما يقال اليوم "فلان بن فلان". انظر: الفراهيدي، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو، كتاب العين، تحقيق: مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، (دار ومكتبة الهلال، د. ت)، ج٨، ص ٣٢٦.

Arnold, Thomas Walker, The preaching of Islam: a history of the propagation of the Muslim faith, (London: ( $\Upsilon$ )

Constable, 1913), pp. 83-84, 435.

وانظر الترجمة العربية: أرنولد، توماس وولكر، الدعوة إلى الإسلام: بحث في تاريخ نشر العقيدة الإسلامية، ترجمة وتعليق: حسن إبراهيم حسن وعبدالجيد عابدين وإسماعيل النحراوي، (القاهرة: مطبعة النهضة المصرية، ١٩٧٠م)، ص ١٠٣-



لتوظيفه معتقدات نسطورية صريحة في ثنايا رسالة الجدل مثل عقيدة "التجسد"، و"نوم لعازر/ "Sleep of Lazarus" والتسبيحة النسطورية "تبارك الذي خلق النور"(٢). والحقيقة أن لرأي منجانا" حول نسطورية الكندي ما يبرره، ذلك أن مؤلف رسالة الجدل أقر بأنه من أتباع هذه الطائفة بالفعل، فضلاً عن أن الباحث نفسه (أي منجانا) قادم من نفس البيئة الكنسية واللاهوتية، لكنه في تصورنا غير كاف للتأكيد على أن مؤلف الرسالة شخص حقيقي اسمه "عبدالمسيح الكندي".

هذا الطرح يرفضه جملة وتفصيلاً "محمد البكري" الذي طرح عدة تساؤلات حول رسالة الجدل برمتها وشخصيتيها الرئيستين (الهاشمي والكندي)، حيث يرى أن رسالة الجدل لا تنتمي إلى عصر المأمون ولا إلى القرن الثالث الهجري، بل إن كاتبها نصراني استغل ما ذكره البيروني عن نص الجدل لينحل عليه هذا النص، مرجحاً أن "...الرسالتين قد وُضعتا بعد القرن التاسع الهجري/ الخامس عشر الميلادي وأريد دسهما على القرن الثالث (الهجري)"("). غير أن البكري لم يحسم شكوكه حول شخصيتي الهاشمي والكندي حيث اكتفى بالتأكيد على أنه لا يوجد"... في

<sup>(</sup>٣) البكري، محمد حمدي، "رسالة الهاشمي الى الكندي ورد الكندي عليه"، مجلة كلية الآداب: جامعة فؤاد الأول (القاهرة حالياً)، ع٩، مج ٩، ح ١ (١٩٤٧): ص ٢٩ – ٤٩.



<sup>=</sup>الرافدين وإيران. انظر: أبونا، ألبير، تاريخ الكنيسة، الجزء الأول، من انتشار المسيحية حتى مجيء الإسلام، (بيروت: دار المشرق، ط٥، ٢٠٠٧م)، ص ٦٠- ٦٤.

Baum Wilhelm and Dietmar W. Winkler, The Church of the East: A Concise History, (London and New York: Routledge Curzon, 2003), pp. 1-5.

<sup>(</sup>١) القديس ليعازر / Lazarus of Bethany شخصية مرتبطة بالسيد المسيح عليه السلام، وأشار إليها إنجيل يوحنا على أنه أحد أتباع السيد المسيح الذي أعاد إحياءه من القبر بعد أربعة أيام قضاها فيه لكن "ليعازر" اغتيل بعد ذلك بقليل ليصبح في عداد شهداء الكنيسة الأوائل.

Heller, B., "Lazarus", in: Encyclopaedia of Islam, Second Edition, Edited by: P. Bearman, Th. Bianquis, C.E. Bosworth, E. van Donzel, W.P. Heinrichs, (Brill, 2012). Consulted online on 21 July 2024 <a href="http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912">http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912</a> islam SIM 4657. Jefferson, Lee M., "Lazarus", in: Brill Encyclopedia of Early Christianity Online, General Editor David G. Hunter, Paul J.J. van Geest, Bert Jan Lietaert Peerbolte (Brill, 2018). Consulted online on 21 July 2024 <a href="http://dx.doi.org/10.1163/2589-7993">http://dx.doi.org/10.1163/2589-7993</a> EECO SIM 036592

Mingana, Alphonse, Woodbrooke Studies: Christian Documents in Syriac, Arabic and Garshūni, (Cambridge: (Y)

Heffer, & Sons Limited, 1928), vol. 2, p. 12.

# المصادر الأخرى مع الأسف ما يهدينا إلى شخصية هذين الكاتبين اللذين ورد اسمهما عند البيروني"(١).

إلا أن "لويس ماسنيون | Louis Massignon | (ت. ١٤٠٣ م) يرفض ما ذهب إليه "موير"، و"أرنولد"، و"منجانا"، حيث يعتقد أن رسالة الجدل كُتبت بعد عام ٣٠٠ه | إليه "موير"، و"أرنولد"، و"منجانا"، حيث يعتقد أن رسالة الجدل كُتبت بعد عام ٣٠٠ه | ٩١٢م، مرجحاً أن يحيى بن عدي (٢) (ت. ٣٦٤ه | ٩٧٤م) يقف وراء تأليفها (٣). وهو ترجيح لا يتفق معه " جيرارد تروبو | Gérard Troupeau " الذي استشهد باستنتاجات المستشرق الألماني "جورج جراف | Georg Graf " (١٩٥٥ م) حول نص رسالة الجدل، حيث لاحظ أن مؤلفها اقتبس مسائل جوهرية من رسالة "الثالوث المقدس" التي كتبها " أبو رائطة التكريتي (3)، مرجحاً أن وتحديداً في موضوعي "الصفات الإلهية"، و"وحدانية الله" التي تضمنتها رسالة الجدل، مرجحاً أن ذلك وقع بعد وفاة "أبي رائطة (3). بقي أن نشير هنا إلى أن "جراف" شكك في انتماء مؤلف رسالة الكندي للمذهب النسطوري بسبب تناقضه الحاد مع رأي الجاثليق "طيموثاوس الكبير"

Van Koningsveld, Peter S., "The Apology of al-Kindi", Religious Polemics in Context", (Leiden: Brill, 2005), p. 81. ( $\circ$ )



<sup>(</sup>١) البكري، رسالة الهاشمي، ص ٤٧.

<sup>(</sup>٢) أبو زكريا يجيى بن عدي بن حميدة التكريتي، فيلسوف ومترجم ومتكلم وعالم دين نصراني من أتباع الكنيسة اليعقوبية بتكريت التي ولد بحا سنة ٢٨٠هـ/ ٢٩٨٩م، ثم انتقل إلى بغداد حيث نشأ وتعلم قبل أن يبرز في التأليف والترجمة وعلوم الفلسفة والمنطق حيث انتهت إليه رئاسة الفلسفة العربية الإسلامية على حد تعبير النديم وابن أبي أصيبعة. توفي في بغداد عام ١٩٦٤هـ/ ٩٧٤م عن عمر ناهز الحادية وثمانين عاماً. انظر: النديم، محمد بن اسحق، كتاب الفهرست في أخبار العلماء المصنفين من القدماء والمحدثين وأسماء ما صنفوه من الكتب، تحقيق: أيمن فؤاد السيد، (لندن: مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي، ١٤٣٠هـ/ ١٤٠٩م)، مج٢، ص ٢٠٢- ٢٠٣. ابن أبي أصيبعة، أحمد بن القاسم بن خليفة، عيون الأنباء في طبقات الأطباء، تحقيق: نزار رضا، (بيروت: دار مكتبة الحياة، د.ت)، ص ٣١٧- ٣٠٨.

Troupeau, G. "al-Kindī, 'Abd al-Masīḥ". In P. Bearman (ed.), Encyclopaedia of Islam New Edition Online (EI-2 (r) English), (Leiden & Boston: Brill, 2012) doi: https://doi.org/10.1163/1573-3912\_islam\_SIM\_4378 [Accessed 03 July 2024]

<sup>(</sup>٤) هو حبيب بن خدمة التكريتي وكان فيلسوفاً أرسطوطالياً يعقوبي المذهب. عاش في تكريت إلى نحاية الربع الأول من القرن التاسع الميلادي، له رسائل في المنطق والفلسفة واللاهوت ولعل أشهرها رسالته في الثالوث المقدس. انظر: برصوم، إغناطيوس أفرام، اللؤلؤ المنثور في تاريخ العلوم والآداب السريانية، (حلب: التراث السرياني، ١٩٩٦م)، ص ٣٣٢.

Keating, S., Toenies, "Abū Rā'ita l-Takrītī", Christian-Muslim relations: a bibliographical history: Volume 1:(600-900), ed. Roggema, Barbara, David Richard Thomas, and Juan Pedro Monferrer Sala, (Leiden & Boston: Brill, 2009), pp 567



ويختلف رأي "جراف" مع "جورج ترتار / Georges Tartar" الذي تبنى رأي "منجانا" السابق ولم يساروه شك في أنهما شخصيتين حقيقتين تبادلا بالفعل رسالتين في الجدل بين الإسلام والنصرانية في زمن ازدهرت فيه مثل هذه الحوارات وبتشجيع من خلفاء بني العباس، وفي مقدمتهم المأمون رغم أن ما توفر لديه من مخطوطات للرسالتين يفصح عن اضطراب واضح في اسمي الهاشمي والكندي("). هذا الرأي رفضه إجمالاً "فؤاد سزكين" في معرض ترجمته لـ "عبد المسيح بن إسحاق الكندي"، وكأنه يتبنى رأي "الألوسي"، فقد وصل إلى نتيجة مفادها أن نص الجدل" ...غير حقيقي وأنه موضوع، فهو من صنع مسيحي في عصر المأمون، ويظن أنه أُلِّف في القرن الرابع الهجري/ العاشر الميلادي..."(أ).

عاود "نيومان/Newman" تسليط الاهتمام على نص الجدل مطلع تسعينيات القرن المنصرم، إلا أنه لم يختلف مع "موير"، و"أرنولد"، و"منجانا" في أصالة النص إجمالاً، بل لم يرادوه الشك في انتماء مؤلف رسالة الكندي إلى المذهب النسطوري، لكنه أقر بأن كلا الشخصيتين

<sup>(</sup>٤) ستركين، فؤاد، تاريخ التراث العربي، نقله إلى العربية: د محمود فهمي حجازي، راجعه: د عرفة مصطفى ود. سعيد عبد الرحيم، (الرياض: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ٤١١هـ/ ١٩٩١م)، ج٤، ص ٥٥.



<sup>(</sup>۱) هو أبو عبدالله محمد بن عبدالله بن محمد بن علي بن عبدالله بن العباس، ولد ببلدة الحميمة بالشام عام ١٢٦هـ/ ٧٤٤ عشر ١٥٨ هـ/ ١٨٥٥ هـ/ ٢٧٥م حيث حكم إحدى عشر سنة حتى وفاته عام ١٦٩م/ ٢٨٥٥. وقد عُني بإحداث كثير من الإصلاحات في عهده فأطلق المساجين خاصة العلويين وأسترضى أهل الحجاز والشام، وقام بتوسعة الحرمين الشريفين وعقر طرق الحج والتجارة، وبني المدارس المستشفيات وغيرها. الطبري، التاريخ، ج٨، ص ١٠٨٨ ملموقش، الدولة العباسية، ص ٧٥- ٧٦.

<sup>(</sup>٢) مجهول، رسالة الجدل، ص ٤٢ وما بعدها. وحديثاً ظهرت دراسة جديدة تبحث في اعتراف طيموثاوس بنبوة محمد ﷺ في ضوء التراث النصراني. انظر:

Tieszen, Charles, "Patriarch Timothy I and the Prophethood of Muḥammad: A Re-Appraisal." Islam and Christian—Muslim Relations, (July 2024), pp. 1–13. doi:10.1080/09596410.2024.2378616.

<sup>(</sup>٣) ترتار، جورج، "حوار إسلامي مسيحي: رسالة الهاشمي ورسالة الكندي"، أطروحة دكتوراة، (ستراسبورغ: جامعة العلوم والإنسانية - معهد اللاهوت البروتستانج، ١٩٧٧م)، المقدمة: يا - م.

Keating, Sandra Toenies, Defending the People of Truth in the Early Islamic Period: The Christian Apologies of Abū Rāiṭah. Vol. 4. (Leiden & Boston: Brill, 2006), p. 79.

(الهاشمي والكندي) كانتا على الأرجح اسمين مستعارين بدليل استخدام اسمي "إسماعيل" و"إسحاق"، ابني "إبراهيم" عليه السلام، واللذان يحظيان بمكانة كبيرة في الإسلام والنصرانية(۱). بينما اكتفى "العسري" باستعراض بعض الآراء السابقة التي ناقشت أصالة "رسالة الجدل" من الطرفين المؤيد والمعارض دون أن يبدي رأياً محدداً تجاه هذا الخلاف رغم أن سياق حديثه يوحي أن هذه الرسالة من تأليف عبدالمسيح الكندي(۱). لكنه عاد في دراسة أخرى ليتبنى أطروحة "موير"، و"أرنولد"، و"منجانا" القائلة بأن عبدالمسيح شخصية حقيقة، معتبراً أن فرضية "البكري" التي تناولناها سابقاً لا تكفي "...للتشكيك في زمن تأليف الرسالة، ولا في التحقق التاريخي لوجود صاحبها..."(۱).

غير أن دراسات لاحقة عاودت بحث نفس السؤالين الرئيسيين (أصالة النص، وحقيقة الشخصيتين)، ومن ذلك دراسة الهولندي " بيتر فان كونينكسفلد |Peter van Koningsveld الذي رجح أن رسالة الجدل كتبها مؤلف نصراني ينتمي للمدرسة الخلقدونية الأرثوذوكسية في النصف الثاني للقرن الثالث الهجري / التاسع الميلادي(أ)، لكن هوية هذا المؤلف تبقى مجهولة على حد تعبيره(٥). ولم يبتعد "جريفث/Griffith" و "بوتيني/Bottini" عن هذا الاستنتاج حيث يتفقان على أن شخصيتي الهاشي والكندي مجرد اسمين مستعارين وغير حقيقيين اختلقهما مؤلف

Newman, N.A., The early Christian-Muslim dialogue: A collection of documents from the first three Islamic (1) centuries (632-900 A.D.), translations with commentary, (Hatfield, Pennsylvania: 1993), pp. 367.

Koningsveld, The Apology, p. 83-84. (o)



 <sup>(</sup>٢) العسري، محمد عبدالواحد، "خطاب الغيرية الدينية في رسالة عبدالمسيح بن إسحاق الكندي"، أعمال ندوة خطاب الغيرية: النظرية والتطبيق، تطوان: كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة عبدالمالك السعدي، (١٩٩٧)، ٤٦ – ٧٥.

 <sup>(</sup>٣) العسري، محمد عبدالواحد، الإسلام في تصورات الاستشراق الإسباني: من ريموندس لولوس الى أسين بلاثيوس،
 (بيروت: دار المدار الإسلامي، ٢٠١٥م)، ص ١١١٠.

<sup>(</sup>٤) مصطلح يُطلق على طائفة النصارى التي قبلت بقرارات مجمع خلقدونية سنة ٥١١م حول طبيعة المسيح عليه السلام، ثم عرفوا لاحقاً بالملكيين أو الملكانيين، حيث أصبحوا تابعين لكنيسة أنطاكية (ثم القسطنطينية) الخاضعة للإمبراطورية البيزنطية ويقول أتباع هذه الكنيسة أن للمسيح طبيعتين طبيعة إلهيه وطبيعة بشرية اتحدتا في جسد المسيح. الخوري، اسحق أرملة، الملكيون بطريركيتهم الأنطاكية ولغتهم الوطنية والطقسية، (بيروت: المطبعة الكاثوليكية، ١٩٣٦م)، ص ٣- ٧. زيات، الملكيون في الإسلام، (لبنان: المطبعة البولسية، ١٩٥٣م)، ص ١- ٩.



العمل المجهول، والذي يشير إلى انتمائه لإحدى الكنائس الشرقية (١). إلا أن "عبد المجيد الشرفي"، و"رضوان السيد" كانت أكثر وضوحاً في حسم هذه المسألة حينما رجّحا أن من ألف رسالة الجدل نسطوري المذهب في "... في القرن العاشر الميلادي..."(٢). وهو ما يتفق معه جزئياً أحد الباحثين الذين تناولوا رسالة الجدل في ضوء موقع اللغة العربية من تلك المناظرات حينما شكك أصلاً في مصداقية تلك المراسلات رغم زعمه أن "عبدالمسيح الكندي" ينتمي مذهبياً إلى كنيسة المشرق النسطورية ومن المقربين إلى بلاط الخلافة العباسية (٣). كل هذه الآراء التي شككت في شخصيتي الكندي والهاشمي تجد ترحيباً في مجملها عند "كيتنغ/Keating"، إلا أنما ذهبت إلى ما هو أبعد حينما زعمت أنه " لا يُعرف أي شيء عن مؤلفيها أو حتى مناسبة كتابتها" وكأنما هنا تعبد نفس استنتاجات "محمد البكري" السابق ذكرها(٤). غير أن "إميليو بلاتي/ الهاشمي الماشمي والكندي كانا من كبار الشخصيات في بلاط المأمون، معتبراً أن الحجج التي قدمها ويليام "موير" مقنعة للغاية (٥).

Platti, Emilio, "Criteria for Authenticity of Prophecy in 'Abd al-Masīḥ al-Kindī's Risāla", Books and Written (o)
Culture of the Islamic World, (Leiden: Brill, 2015), p. 6-7. Platti, Emilio, "'Abd al-Masīḥ al-Kindī on the Qur'an", Arab
Christians and the Qur'an from the Origins of Islam to the Medieval Period, (Leiden: Brill, 2018), p. 66.



Griffith, Sidney H., The Church in the Shadow of the Mosque: Christians and Muslims in the World of Islam, (1)

Bottini, Laura, "Apology of al-Kindi", Christian-Muslim relations: (Princeton: Princeton University Press, 2008), p. 87.

a bibliographical history: Volume 1:(600-900), ed. Roggema, Barbara, David Richard Thomas, and Juan Pedro

Monferrer Sala. (Leiden & Boston: Brill, 2009), p. 585-590.

<sup>(</sup>٢) الشرفي، عبد المجيد، الفكر الإسلامي في الرد على النصارى إلى نحاية القرن الرابع العاشر، (بيروت: دار المدار الإسلامي، ٢٠٠٧م)، ص ١٥٧. السيد، رضوان، "التفكر الإسلامي في المسيحية: الجدال والحوار والفهم المختلف في العصور الوسطى"، مجلة التفاهم، س١٢، ع٤٦ (٢٠١٤)، ١٥١ - ١٧٤.

<sup>&</sup>quot;The Theme of Language in Christian-Muslim Discussions in the 'Abbāsid Period: Some Christian Teule, Herman, ( $\Upsilon$ ) Views", The character of Christian-Muslim encounter: essays in honour of David Thomas. Vol. 25. ed. Douglas Pratt, Jon Hoover, John Davies, John Chesworth, (Leiden & Boston: Brill, 2016), p. 89.

Keating, Sandra Toenies, " 'Abd al-Masīḥ al-Kindī, Apology", The Bloomsbury Reader in Christian-Muslim (\$)
Relations, 600–1500, ed. Thomas, David, (London & New York & Dublin: Bloomsbury Academic, 2022), p. 76.

غتم هذه السلسلة الطويلة من الدراسات بما طرحه "عبد العزيز الحميدي" حول هذا الموضوع في مبحث مستقل ناقش فيه حقيقة الشخصيتين قبل سنوات قليلة، حيث تبنى رأي "الألوسي" القديم، وفي رأيه فإن شخصاً اسمه عبدالمسيح هو من "صَنَعَ الرسالة المزعومة من الهاشمي ليتولى الرد عليها"، لكنه ليس عبدالمسيح الكندي بل كان على الأرجح "عبدالمسيح بن الصلت الأنباري الكندي"، إضافة إلى أن عبدالله بن إسماعيل الهاشمي حسب تصوره "شخص لا وجود له" (۱). افتراضات الحميدي وإن كانت محل اختلاف في تصور الباحث، لكنها تستحق أن تكون جزءً من النقاش الذي ستتناوله الدراسة حول شخصيتي الهاشمي والكندي في مباحث الدراسة القادمة.

وهكذا سنجد أن كل ما سبق من دراسات ترجع كفة الآراء التي شككت بحقيقة شخصيتي الهاشمي والكندي مما يترتب عليه بالضرورة الشك في أصالة نص الجدل نفسه. لكن جُل هذه الشكوك غاصت كثيراً في تفاصيل رسالة الجدل لإثبات زيف النص وشخصيتي الهاشمي والكندي أكثر من البحث في التراث التاريخي المعاصر لهما سواء الإسلامي منه أو النصراني. نستثني من ذلك إشارة البيروني المهمة وترجمة الطليطلي المتقدمة والتي كانتا أشبه بالحجة المضادة لكل محاولات إثبات زيف نص الجدل، فضلاً عن توظيف أطروحات بعض كبار اللاهوتيين النصارى في الاستدلال على صناعة الشخصيتين.

## ثالثاً: الهاشمي في السرد التاريخي

إن المتمعن لنص الجدل يجد أن كاتبه استحضر الأحوال الاجتماعية والفكرية فضلاً عن الشخصيات الفاعلة في ذلك العصر بداية من المأمون نفسه، وجاثليق كنيسة المشرق "طيموثاوس الكبير"، فضلاً عن الهاشمي والكندي كما سيرد في ثنايا هذه الدراسة. والذي لا شك فيها أن مؤلف نص الجدل وظف حقيقة مهمة تميز بما العصر العباسي تتمثل في ازدهار الجدل الديني بين الإسلام والنصرانية، أو بين أتباع الكنائس النصرانية الشرقية (النساطرة/Nestorians، واليعاقبة/

<sup>(</sup>١) الحميدي، عبدالعزيز بن أحمد، موقف كبار القساوسة من القرآن الكريم، (الطائف: دار الطرفين، ط ١، ١٤٣٨هـ)، ص ١٣٩ وما بعدها.





Jacobites (۱)، والملكانيين/ Melkites)، وربما شمل ذلك الجدل اتباع النصرانية واليهودية والزرادشتية (۱) وغيرها من الطوائف الأخرى (۱). كل ذلك كان نتيجة أكثر من سبب، يأتي في مقدمتها مساحة التسامح وتشجيع حوار الأديان الذي تبنته الخلافة العباسية، فضلاً عن ازدهار حركة نقل علوم الفلسفة والمنطق حيث تسربت أدبيتها إلى أعلام الجدل الديني في ذلك الوقت (۱). هذا الواقع يجعلنا نتفهم سبب ظهور رسالة الجدل، إذ سنجد حالات مماثلة لصناعة نصوص متأخرة لحوادث متقدمة مثل بعض مكاتبات الرسول على لنصارى نجران، ويهود اليمن، ويهود مقنا، والشروط العمرية وغيرها (۱۰).

(١) اليعقوبية حركة تجديد ظهرت داخل المذهب المونوفيزتي على يد أسقف الرها يعقوب البرادعي (توفي سنة ٥٥٨م) ويقول أتباع المذهب اليعقوبي بالطبيعة الإلهية الواحدة للسيد المسيح عليه السلام، وانتشروا في الشام ومصر والحبشة وجنوب الجزيرة العربية وغيرها وأصبحت كنيستهم تُعرف بالكنيسة السريانية الأرثوذوكسية. انظر: العايب، سلوى بالحاج صالح، المسيحية العربية وتطوراتها من نشأتها إلى القرن الرابع الهجري (العاشر الميلادي)، (بيروت: دار الطليعة، ط٢، ٩٩٨م)، ص ٢٨.

Rist, Josef (Würzburg), "Monophysitism", Brill's New Pauly, Antiquity volumes edited by: Hubert Cancik, Helmuth Schneider, English Edition by: Christine F. Salazar, Classical Tradition volumes edited by: Manfred Landfester, English Edition by: Francis G. Gentry, (Leiden: Brill, 2006). Consulted online on 1st June 2024 <a href="http://dx.doi.org/10.1163/1574-9347">http://dx.doi.org/10.1163/1574-9347</a> bnp e809120

- (٢) نسبة إلى زرادشت الذي بشر بها في كتابه "الأفستا"، وتعرف أيضاً بالمجوسية نسبة إلى عبادة النار، وهي واحدة من أقدم الأديان الوضعية التي ظهرت في إيران قبل أكثر من ٣٥٠٠ عام، وتقوم فكرة هذه الديانة على الصراع بين الخير والشر حيث ترمز النار إلى النور بينما يرمز الظلام إلى الشر. الشهرستاني، الملل والنحل، ج٢، ص ٢٥٧ ٣٦٨.
- (٣) فييه، جان موريس، أحوال النصارى في خلافة بني العباس، ترجمة: حسني زينه، (بيروت: دار المشرق، ط١، ١٩٩٠م)، ص ٧٥- ٨١. ٩٧.
  - (٤) موريس، المرجع نفسه، ص ٨٤، ١١٩.
- (٥) ومن تلك الكتب نسخة تضمنها تاريخ سعرت النسطوري لأحد عهود الرسول و النصارى نجران، وما عُرف بشروط العهدة العمرية التي يرجع عدد من الباحثين أنما من النصوص الموضوعة التي لا تنتمي إلى عصرها. للمزيد انظر: شيخو، لويس شيخو اليسوعي، "عهود نبي الإسلام والخلفاء الراشدين للنصارى"، مجلة المشرق، السنة الثانية عشرة، ص ٢٠٦- الربروت: المطبعة الكاثوليكية للآباء اليسوعيين، ٢٠٩م)، ص ٢١٦. شير، المطران أدَّي شِير، تاريخ كلد وآثور، (بيروت: المطبعة الكاثوليكية للآباء اليسوعيين، ٢٠٠٥م)، ج١، ص ٢٨٠. حميد الله، محمد، الوثائق السياسية لعصر النبوة والخلافة الراشدة، (بيروت: دار النفائس، ط٤، ٧٠٤هـ)، ص ٢١٦، ١٨٠، ١٨٠، ترتون، أ. س.، أهل الذمة في الإسلام، ترجمة: حسن حبشي، (القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط٣، ١٩٩٤م)، ص ٢٠٦. المتلاي، عبدالله سعد، النصارى في ضوء النص الديني (الشروط العمرية أغوذجاً)، أطروحة ماجستير غير منشورة في التاريخ الإسلامي،



لعل المتتبع لما دوّنته المصادر القديمة والمراجع الحديثة سيجد الكثير من جذور رسالة الجدل وأطرافها الرئيسية، حيث تعود أقدم إشارة لها إلى ذلك النص الذي سجله البيروني في النصف الثاني من القرن الرابع الهجري كما سبق أن أشرنا(۱). ومن المعلوم أن كتاب البيروني هذا كان عبارة عن عمل موسوعي في تاريخ الأديان والمجتمعات والتقاليد وهو ما أتاح له إيراد هذه الإشارة النادرة. بل إن هذه الإشارة المهمة تؤكد أن رسالة الجدل كُتِبت قبل عام ٣٩٠ه/ الإشارة المهمة كود أن رسالة الجدل كُتِبت قبل عام ٣٩٠هـ/ الإشارة المابع المجري وهو ما سنوضح سببه لاحقاً.

أما عن أهم الأطراف الحاضرة في الرسالة، ونعني هنا الخليفة العباسي وجاثليق كنيسة المشرق "طيموثاوس"، فسنجد ان المؤلف المجهول كان واعياً بمعاصرتهما لبعضهما لمدة لا تقل عن عشر سنوات، إذ لا يختلف من أرّخ لتلك الحقبة على أن المأمون تولى الخلافة عام ١٩٨ه/ ٨١٨م، أي أنه عاصر الجاثليق عشر سنوات قبل وفاة الأخير عام ٢٠٧ه/ ٨٢٣م. ولكن هل يكفي ذلك كله للقبول بصحة الرسالة والتسليم بحقيقة شخصيتي الهاشمي والكندي؟!

تبدأ الإجابة على هذا التساؤل من تتبع ما أوردته المصادر التاريخية الإسلامية والنصرانية عن عبدالله بن إسماعيل الهاشمي. ولعل من المناسب هنا استحضار واحد من أهم تأويلات الحميدي السابقة التي اعترف فيها بأنه بحث "... في كتب التراجم وأنساب بني العباس واحفادهم وكتب التواريخ فلم أعثر على أحد بهذا الاسم مطلقاً "(٢). والحقيقة أن من يبحث في كتب التاريخ والتراجم والطبقات أو حتى كتب الأنساب التي عُنيت بقبيلة قريش، وترجمت لكثير من الشخصيات الهاشمية التي عاشت في العصر العباسي الأول حتى نهايته، سيجد أنها لم تنص على "عبدالله بن إسماعيل الهاشمي" وهو ما يجعل الحميدي محقاً إلى حد بعيد، بدليل أن

<sup>(</sup>٢) موقف كبار القساوسة، ص ١٣٩.



<sup>= (</sup>جامعة الكويت: كلية الدراسات العليا، ديسمبر ٢٠١٤م)، ص ١١١١.

Tritton, A. S, The Caliphs and Their Non-Muslim Subjects a Critical Study of the Covenant of 'Umar, (Oxford University Press, 1930), p. 10. Wood, Philip, The Chronicle of Seert, Christian Historical Imagination in Late Antique Iraq, (Oxford: Oxford University Press, 2013), p. 151.

<sup>(</sup>١) البيروني، الآثار الباقية، ص ٢٠٥.



البلاذري (ت. ٢٧٩هـ/ ٨٩٢م) الذي خصصاً مجلداً كاملاً ترجم فيه لفروع البيت العباسي حتى أيام المأمون لم يأتِ على ذكر عبدالله بن إسماعيل الهاشمي<sup>(١)</sup>.

لكن المرء بالانتقال إلى المصادر المدونة بعد البلاذري، وخاصة من القرن الرابع الهجري/ العاشر الميلادي وما يليه، سيجد أن ما تسجله من تفاصيل دقيقة تتباين تماماً مع ما ذهب إليه الحميدي. فقد أورد أبو بكر الصولي<sup>(۲)</sup> (ت. ٣٣٦ه/ ٩٤٧م) إشارة صريحة للهاشمي وقد كان معاصراً له، حيث ذكر في حوادث عام ٣٣٣ه/ ٩٣٥م واقعة كانت السبب الذي دفع الخليفة العباسي الراضي بالله إلى إصدار أمر "... بأن يقلد مكان أبي عمر حمزة بن القاسم من ولد العباس بن محمد على الصلاة بجامع الجانب الغربي أبو جعفر عبد الله بن إسماعيل بن إبراهيم بن عيسى بن جعفر بن المنصور ويعرف بابن بُريه "(۲). ثم أورد إشارة أخرى لقرار خلفه الخليفة المتقي لله (ت. ٣٥٧ه/ ٩٨٦م) بعزل " ابن بُريه " عن إمامة نفس الجامع في ٢١ ربيع الأول المتقي لله وقت زوال الغربي في الجامع بمدينة أبي جعفر المنصور " في معرض حديثه عن "عمال المتقي لله وقت زوال الغربي في الجامع بمدينة أبي جعفر المنصور " في معرض حديثه عن "عمال المتقي لله وقت زوال أمره " أي خلعه من الخلافة عام ٣٣٣ه/ ٤٤٤م، ثما يشير إلى أنه أعاده لنفس منصبه (٤٤). وينقل النوخي (ت. ١٨٣ه/ ٤٤٩م) رواية أخرى على لسان الهاشمي نفسه نفهم منها أن الخليفة المتقى التنوخي (ت. ١٨٣ه/ ٩٤م) رواية أخرى على لسان الهاشمي نفسه نفهم منها أن الخليفة المتقى التنوخي (ت. ١٨٣ه/ ٩٤م) رواية أخرى على لسان الهاشمي نفسه نفهم منها أن الخليفة المتقى



<sup>(</sup>۱) البلاذري، أحمد بن يحيى بن جابر، أنساب الأشراف، تحقيق: عبدالعزيز الدوري، (فيسبادن: فرانز شتاينر، ۱۹۷۸م)، ج٣، ص ٢٧٥ - ٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) هو أبو بكر محمد بن يحبي بن عبد الله بن العباس بن محمد بن صول، يرجع أصله إلى أسرة كان لها الملك والسيادة على إقليم جرجان، عالم بالحديث والأنساب والأدب والتاريخ وله تصانيف عديدة وخدم عدد من الخلفاء العباسيين. انظر: الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي، تاريخ بغداد، تحقيق: بشار عواد معروف، (بيروت: دار الغرب الإسلامي، ط1، ١٤٢٢ه / ١٠٠٠م)، ج٤، ص ٢٠٥. الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايمان، سير أعلام النبلاء، تحقيق: إبراهيم الزيبق، (بيروت: مؤسسة الرسالة، ط٣، ١٤٠٥ه/ ١٩٨٥م)، ج١٥٠٥ ص ٢٠٠١.

 <sup>(</sup>٣) الصولي، أبو بكر محمد بن يحيى بن عبد الله، أخبار الراضي بالله والمتقي لله المعروف أيضاً بتاريخ الدولة العباسية،
 تحقيق: ج. هيورث د.ن، (مصر: مطبعة الصاوي، ١٩٣٥م)، ص ٦٣.

<sup>(</sup>٤) الصولي، المصدر نفسه، ٢٨٤ - ٢٨٥ ص.

أعاده لإمامة الجامع الغربي عام ٣٣٠ه، حيث يقول فيها أنه "... رقى هذا المنبر عني منبر الجامع الغربي – الواثق في سنة ثلاثين ومائتين، ورقيت هذا المنبر في سنة ثلاثين وثلاثمائة وبين الرقيتين مائة سنة، وأنا وهو في القعدد (أي تسلسل النسب) إلى المنصور سواء، هو الواثق بن المعتصم بن الرشيد ابن المهدي بن المنصور، وأنا عبد الله بن إسماعيل بن إبراهيم بن عيسى بن المنصور "(۱).

لا تنحصر أهمية هذه الإشارات في إثبات السنوات التي تولى فيها الهاشمي إمامة الصلاة بالجامع الغربي ببغداد، أو حتى بمعاصرة الصولي والتنوخي له فحسب، بل إنما تحمل أهمية أخرى تتمثل في تحديد أو ملامح الحقبة الزمنية التي عاش بما هذا الأخير والتي عاصر فيها الخليفة الراضي بالله (ت. ٣٢٩ه/ ٩٤٠م) والخليفة المتقي، فضلاً عن أنه بقي حياً طوال حياة الصولي الذي رتب مادة كتابه على حسب السنين وصولاً إلى عام ٣٣٣ه/ ٩٤١ - ٩٤٢م، بينما عاصره التنوخي الذي زار بغداد في أيامه وربما التقاه أو التقى ببعض من عرفه وسمع منهم وهو ما ترجمه في كتابه.

أما الخطيب البغدادي (ت. ٤٦٣هـ/ ١٧١م) فقد ترجم للهاشمي بتفاصيل واضحة بين فيها نسبه وكنيته وتاريخ مولده ووفاته وشيئاً من سيرته قائلاً: "عبد الله بن إسماعيل بن إبراهيم بن عيسى بن أبي جعفر المنصور، يكنى أبا جعفر، ويعرف بابن بُرَيْه الهاشمي"، حيث ولد يوم الخميس ٢٣ ربيع الأول عام ٢٦٣هـ/ ١٣ ديسمبر ٢٧٨م، تولى إمامة جامعة المنصور ببغداد سنة ٣٣٠هـ/ ١٣ إبريل ٩٦١م، وبقي إماماً حتى وفاته في ٢٤ صفر ٣٥٠هـ/ ١٣ إبريل ٩٦١م (٢).

وهكذا سنجد أن الخطيب البغدادي قد أشاح اللثام بما يكفي عن معالم شخصية الهاشمي ومكانته وعصره، وهي تفاصيل صادق عليها كبار المؤرخين المسلمين الذين أتوا بعده وترجموا أو أشاروا للهاشمي مثل السمعاني (ت. ٥٦١هـ/١١٦٦م)، وابن عساكر (٥٧١هـ/ ١١٧٦م)، وابن الحوزي (ت. ٥٩٧هـ/١٢٠١م)، وابن نقطة (٩٦٦هـ/ ١٢٣١م) وابن الأثير (٣٦٠هـ/

<sup>(</sup>٢) الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، ج١١، ص ٦٣.



<sup>(</sup>۱) التنوخي، المحسن بن علي بن محمد بن أبي الفهم، نشوار المحاضرة وأخبار المذاكرة، (بيروت: دار صادر، ١٩٩٥م)، ج٤، ص ٢٣٨.



١٢٣٣م)(١)، وصولا إلى الذهبي (ت. ٧٤٨هـ/ ١٣٤٨م) الذي وصفه بـ " الشَّيْخُ الإِمَامُ الشَّيْخُ الإِمَامُ الشَّيْخُ الإِمَامُ الشَّرِيْفُ الْمُعَمَّرُ، شَيْخُ بَنِي هَاشِم..."(٢).

ومن الواضح أن الخطيب البغدادي ومن تبعه من المؤرخين المسلمين يصادقون على ما رواه الصولي والتنوخي بالتأكيد على نفس الحقبة الزمنية التي عاش فيها عبدالله بن إسماعيل الهاشمي، والإجماع على مكانته الدينية والاجتماعية المرموقة والحقبة الزمنية التي عاش فيها، ذلك أن الرجل إمام لأكبر جوامع بغداد، وأحد رواة الحديث الثقاة، ومن أبرز علماء عصره. كل هذه الصفات بأي الباحث كانت حاضرة في وعي مؤلف رسالة الجدل، والذي كان يدرك أيضاً الحقبة الزمنية التي عاش فيها الهاشمي وسيوظفها بمنحى مختلف نأتي عليه في ثنايا هذه الدراسة.

ولكن ماذا عن والد الهاشمي وأسرته وصولاً إلى العصر العباسي الأول؟ إن العودة إلى ما ذُكر من إشارات تاريخية أو حتى تراجم لأجداد الهاشمي سيساعدنا في صياغة سياق زمني أكثر وضوحاً، ومقاربة أكثر منطقية للحقبة الزمنية التي عاشها هؤلاء وصولاً إلى عبدالله بن إسماعيل. ومن أقدم تلك الإشارات ما ذكره ابن سعد ومصعب الزبيري - في معرض حديثهما عن ذرية علي بن عبد الله بن العباس بن عبدالمطلب عن زواج " جعفر بن أبي جعفر المنصور أمير المؤمنين وهو جعفر الأصغر الذي يدعى ابن الكردية " با بُريْهة بنت عبيد الله بن قثم بن





<sup>(</sup>۱) السمعاني، أبو سعد عبد الكريم بن محمد بن منصور، الأنساب، (حيدر آباد الدكن – الهند: مجلس دائرة المعارف العثمانية، ط۱، ۱۳۸۲هم/ ۱۹۸۲مم)، ج۱۲، ص ٤٥٦. ابن عساكر، أبو القاسم علي بن الحسن ابن هبة الله بن عبد الله، تاريخ مدينة دمشق، وذكر فضلها وتسمية من حلها من الأماثل أو اجتاز بنواحيها من وارديها وأهلها، دراسة وتحقيق: عمر بن غرامة العمروي، (دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٥٥هم (١٩٨هم)، ج، ٣٣، ص ٨٧. ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرح عبد الرحمن بن علي بن محمد، المنتظم في تاريخ الأمم والملوك، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، مصطفى عبد القادر عطا، (بيروت: دار الكتب العلمية، ط١، ١٤١٦هم/ ١٩٩٢م)، ج ١٤، ص ١٣٦٠. ابن نقطة، أبو بكر محمد بن عبد الغني البغدادي الحنبلي، تكملة الإكمال، تحقيق: عبد القيوم عبد رب النبي، (مكة المكرمة: جامعة أم القرى، ط١، الم ١٤١٨هم)، ج٥، ص ١٦٦. ابن الأثير، عز الدين علي بن محمد بن الأثير الجزري، اللباب في تحذيب الأنساب، (بيروت: دار صادر، ١٤٠٠هم)، ج٥، ص ٢٦٩. من ٢٦٣٠ صـ ٢٦٠٠

<sup>(</sup>٢) الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج ١١٢، ص ١١٢.

العباس بن عبيد الله بن العباس بن عبد المطلب"(۱). وهنا يجب التفريق بين "جعفر الأصغر، وهو وأمه أم ولد كردية، كان المنصور اشتراها فتسراها، وكان يقال لابنها: ابن الكردية"(۲)، وهو جد الهاشمي موضوع دراستنا، وبين "أبو جعفر الأكبر" الذي مات في حياة أبيه، لكنه خلّف ذرية كان لهم شأن في خلافة من جاء بعده وخاصة الرشيد الذي تزوج من "زبيدة بنت جعفر بن أبي جعفر المنصور" الذي" كان أليف الرشيد وأنيسه وعديله..."(۳)، ثم حظي بثقته فجعله والياً على "البصرة وكور دجلة والأحواز واليمامة والبحرين والسند..."(٤).

يتكرر ذكر " جعفر الأصغر" في إشارة نادرة يوردها ابن حبيب عن قرار أصدره الخليفة هارون الرشيد بحبسه "فذكروا أنه أصابه زحير فمات منه"، إلا أن ابن حبيب لم يبين سبب غضب الخليفة عليه أو حتى تاريخ وفاته (٥٠). ونقرأ في مصدر متأخر ترجمة أخرى تروي أن" ...له (أي جعفر الأصغر) من الْوَلَد مُحَمَّد ومُوسَى وَصَالح وَإِبْرَاهِيم وَأَم عبد الله ولبابة. يُقَال إِنَّه كَانَ يَقُول بالاعتزال وَيقرب أَصْحَاب الْكَلَام ويشتهيه (٢٠). ويبدو أن ما ورد في هذه الترجمة أحد الأسباب التي أدت إلى عدم اهتمام المصادر التاريخية بأخباره كثيراً فضلاً عن عدم مزاولته

<sup>(</sup>٦) الصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك بن عبد الله، الوافي بالوفيات، تحقيق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، (بيروت: دار إحياء التراث، ١٤٢٠هـ/ ٢٠٠٠م)، ج١١، ص ٨٤.



<sup>(</sup>۱) ابن سعد، محمد بن سعد بن منبع، الطبقات الكبرى، تحقيق: إحسان عباس، (بيروت: دار صادر، ١٩٦٨م)، ج ٥، ص ٣١٣. الزبيري، أبو عبد الله المصعب بن عبد الله، نسب قريش، عُن بنشره وتصحيحه والتعليق عليه: إ. ليفي بروفنسال، (القاهرة: دار المعارف، ط٣، د. ت)، ص ٢٨ - ٣٠.

<sup>(</sup>۲) الطبري، التاريخ، ج ۸، ص ٣٢.

<sup>(</sup>٣) البلاذري، أنساب الأشراف، ج٣، ص ٢٧٥.

 <sup>(</sup>٤) ابن خياط، أبو عمرو خليفة بن خياط بن خليفة الشيباني، تاريخ خليفة بن خياط، تحقيق: أكرم ضياء العمري،
 (دمشق – بيروت: دار القلم، مؤسسة الرسالة، ١٣٩٧هـ)، ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>٥) ابن حبيب، محمد بن حبيب، كتاب أسماء المغتالين من الأشراف في الجاهلية والإسلام، وأسماء من قتل من الشعراء، تحقيق: عبدالسلام هارون، (مصر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، ط٢، ١٣٩٣هـ / ١٩٧٢م)، ج٢، ص ٢٠٥.



لمسؤوليات سياسية بارزة خلال حياته. والأرجح أن ذلك الإغفال ينسحب على ابنه عيسى بن جعفر الأصغر الذي لا نجد له ذكراً فيما توفر من مصادر اعتنت بأخبار شبيهه في الاسم "عيسى بن جعفر (الأكبر) بن أبي جعفر المنصور" صهر الخليفة الرشيد وواليه على البصرة وأقاليم أخرى كما سبق أن فصلنا. أما حفيده" إِبْرَاهِيم بن عِيسَى بن بُرَيْهة بن الْمَنْصُور" والجد الأول لعبد الله بن إسماعيل فقد أورد عنه ابن طيفور إشارتين مهمتين على أنه أحد الشخصيات المقربة من الخليفة المأمون، وأحد خطباء جوامع بغداد (۱۱). بينما سجّل الطبري إشارة أخرى لوفاة "إسماعيل بن بُريْه الهاشمي" – وهو والد عبدالله – في ۱۹ شوال ۲۷۲ه/ ۲۸ مارس ۲۸۸م (۲)، أي أنه توفي وابنه عبدالله لا زال طفلاً في التاسعة من عمره تقريباً.

وهكذا سنجد أن ما تحمله المصادر السابقة من معلومات قيّمة ترسم لنا صورة مقاربة لأسرة عبدالله بن إسماعيل الهاشمي منذ زواج جده الأعلى أبي جعفر بالجارية الكردية "بُريْهة/ أو بُرِيْه"، والتي أصبحت كُنية يلقبهم بما بعض المؤرخين لاحقاً. إذ من الواضح أن ذرية "جعفر الأصغر" من أجداد عبدالله بن إسماعيل لم يكن لهم دور سياسي أو علمي مؤثر على عكس بني عمومتهم من ذرية "جعفر الأكبر" حتى جاء عبدالله بن إسماعيل الهاشمي الذي نال احترام وثقة معاصريه وفي مقدمتهم الخلفاء العباسيين، فضلاً عن إجماع المؤرخين المسلمين على مكانته العلمية كأحد ثقات المحدثين.

ويتضح مما سبق أن التسلسل التاريخي لأسرة الهاشمي يميط اللثام عن خلل لم ينتبه له معظم – إذا لم يكن كل – من درس رسالة الجدل، ومفاده أن الهاشمي وُلِد بعد وفاة الخليفة المأمون بقرابة ٥٤ عاماً ولم يكن معاصراً له في كل الأحوال، وهو ما يقدم لنا دليلاً صريحاً على واقعة التلفيق، فمن الواضح أن مؤلف رسالة الجدل كان على وعي تام بسيرة عبدالله بن إسماعيل الهاشمي ومكانته والعصر الذي عاش فيه، فضلاً عن تاريخ وفاته. ولذلك اختار زمن تأليف الرسالة بعد وفاة الهاشمي بسنوات ليست بالكثيرة وحاول توظيف اسمه وسيرته في النص محل الدراسة.





<sup>(</sup>١) ابن طيفور، أبو الفضل أحمد بن أبي طاهر، كتاب بغداد، تحقيق: السيد عزت العطار الحسيني، (القاهرة: مكتبة الخانجي، طـــ، ١٤٢٣هـ / ٢٠٠٢م)، ص ٨٥، ١٤٢.

<sup>(</sup>۲) الطبري، التاريخ، ج١٠، ص١٠.

## رابعاً: الكندي في السرد الإسلامي - النصراني

يرجح الحميدي أن عبدالمسيح بن إسحاق الكندي هو "...أبو نوح عبدالمسيح بن الصلت الأنباري الكندي..." معتمداً على عدة قرائن منها أنه عاش في عهد المأمون، وكان على علاقة متينة بالجاثليق "طيموثاوس الكبير"، فضلاً عن رسالتين ألفهما في الجدل ضد الإسلام (۱۰). كما استدل الحميدي بنقولات أسقف الموصل "مكيخا/ Makkikha " (ت. ١١١٠هـ) في رسالته إلى نصارى أصفهان حول حقيقة الديانة النصرانية (۲)، مع استحضار حقيقة أن عبدالمسيح الأنباري كان أسقف الموصل من قبل (۳).

كان لا بد من الرجوع إلى المصادر النصرانية على اختلاف مرجعياتها المذهبية، وفي مقدمتها النسطورية التي زعم المؤلف انتساب الكندي لها، فضلاً عن أن جُل مؤلفيها عاشوا في العراق خلال العصر الذهبي للحضارة الإسلامية وترجموا لأبناء ملتهم ممن عاصر المأمون أو عمل في بلاطه. والحقيقة أننا لم نجد أياً من تلك المصادر ذكر أن "أبا نوح الأنباري" ينتمي إلى قبيلة كندة، فقد اكتفى أقدم من ترجم له بالإشارة إلى كنيته "أبي نوح" على أنه مؤلف سيرة "يوحنا الديلمي"(٤). ولم يزد على ذلك "كتاب المجدل" بنسختيه المنسوبتين إلى "ماري بن سليمان"، و"عمرو بن متى" الذي أشار عرضاً إلى "أبي نوح الأنباري" كاتب "أبو موسى بن مصعب" الوالي و"عمرو بن متى" الذي أشار عرضاً إلى "أبي نوح الأنباري" كاتب "أبو موسى بن مصعب" الوالي العباسي على الموصل، وصديق "الجاثليق طيموثاوس" في معرض ترجمته للأخير (٥). بينما كان "عبديشوع الصوباوي/ Abdisho bar Berika"، (ت. ١٣١٨ه/ ١٣١٨م)، أكثر وضوحاً حينما أفرد

<sup>(</sup>٥) ابن سليمان، الجحدل، ص ٧١. ابن متّى، المجدل، ص٦١.



<sup>(</sup>١) موقف كبار القساوسة من القرآن الكريم، ص ١٤٥- ١٤٧.

<sup>(</sup>۲) مكيخا بن سليمان البغدادي راهب ورجل كنيسة نسطوري، أصله من بغداد وتدرج في سلم الوظائف الكنسية منذ شبابه حتى أصبح أسقفاً للطيرهان (سامراء)، ثم الموصل وبقي في منصبه حتى ترسيمه جاثليقاً على كنيسة المشرق عام ٤٨٥هـ/ ١٩١٦م. انظر: ابن سليمان، المجدل، ص ١٣٧- ١٥٢. ابن العبري، غريغوريوس أبو الفرج بن هارون الملطي، التاريخ الكنسي، ترجمة، صليبا شمعون، (دهوك: دار المشرق الثقافية، ١٠٢١م)، ج٢، ص ٧٢.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، ص ٩٤١.

<sup>(</sup>٤) المرجى، كتاب الرؤساء، ص ٩٢.



ترجمتين منفصلتين لكل من "عبدالمسيح الأنباري"، و"عبدالمسيح الكندي" مع الإشارة لبعض مصنفاتهما، حيث أكد أن لعبدالمسيح الأنباري عدة مصنفات من أهمها "اعتراض بشأن القرآن"، بينما "عمل الكندي كتاباً كبيراً في الجدل والإيمان" وهي إشارة نفهم منها أنه يقصد "جواب الكندي على الهاشمي" (١). أما أبو البركات فقد ختم مبحثه عن "مصنفات الملة المسيحية" بالإشارة إلى "أخبار الرهبان، وآثار العباد، ... ومسائل وأجوبة في معاني الاعتقاد لعبد المسيح يُعرف بأبي نوح"(١). وفي التراث الإسلامي، يورد صاحب "الفهرست" إشارة نادرة إلى " أبو نوح بن الصلت" كأحد " النقلة من اللغات الأخرى إلى اللسان العربي"(١)، وهو ما صادق عليه "شيخو" الذي عد "عبدالمسيح الأنباري" أحد أهم كتاب النصرانية في عصره (١٠).

أما عبدالمسيح بن إسحاق الكندي، فإن أقدم دليل غير مباشر على رسالته في التراث النصراني نجده في رسالة جاثليق كنيسة المشرق "مكيخا الأول" إلى نصارى أصفهان التي أشار إليها الحميدي سابقاً، حيث كتبها عندما كان أسقفاً على الموصل، أي قبل عام ١٠٩٥هـ/ اليها الحميدي وقد اقتبس "مكيخا" من جواب الكندي عدة فقرات في الفصل الخاص عن "ثبات الشهداء على عهد ملوك الروم وفارس"، حيث تراوحت ما بين النقل الحرفي، والاقتباس غير

<sup>(</sup>٥) السالسي، جان ماريا جاتسا، نصوص مختارة من كنيسة المشرق، القرون (١١- ١٤م)، (بغداد: مطبعة الطيف، ١٩٩٥م)، ص ٧٦.



<sup>(</sup>۱) الصوباوي، عبد يشوع، فهرس المؤلفين، حققه وترجمه: يوسف حبي، (بغداد: المجمع العلمي العراقي،١٩٨٦م)، ص

<sup>(</sup>٢) ابن كبر، أبو البركات، مصباح الظلمة في إيضاح الخدمة، (القاهرة: مكتبة الكاروز، ١٩٧١م)، ج١، ص ٣٢٦.

<sup>(</sup>٣) النديم، الفهرست، مج٢، ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٤) شيخو، لويس شيخو، وزراء النصرانية وكتابحا في الإسلام (٦٦٦- ١٥١٧م)، حققه وزاد عليه وقدم لع: كميل حشيمه اليسوعي، (بيروت: المكتبة البولسية، ١٩٨٧م)، ص ١٦٢، ولعلنا نضيف إلى ما سبق مقال قصيرة (Entry) لـ "مارك سوانزون/ Mark N. Swanson" تتبع فيها جميع ما كُتب عن عبدالمسيح الأنباري حتى في رسائل صديقه " طيموثاوس" التي لم تشر إلى انتسابه لقبيلة كندة. انظر:

Swanson, Mark, "Abū Nūḥ al-Anbārī", Christian-Muslim relations: a bibliographical history: Volume 1:(600-900), ed. Roggema, Barbara, David Richard Thomas, and Juan Pedro Monferrer Sala. (Leiden & Boston: Brill, 2009), pp. 397-400

إن من يطلع على جُل المصادر النصرانية التي دوّنت منذ أيام حكم المأمون سيجد أنها لم تأت على ذكر شخص اسمه "عبدالمسيح بن إسحاق الكندي"، وخاصة تلك التي أُلِفت في العراق، أو بلاد الجزيرة، أو الشام وأرّخت لأحوال كنيسة المشرق واتباعها النساطرة، وأفردت تفاصيل غزيرة عن الشخصيات النسطورية التي عملت في بلاط الخلفاء مثل "كتاب الرؤساء" الذي عاصر مؤلفه المأمون وسجّل معلومات مهمة عن أهم الشخصيات النصرانية التي اتصلت به وفي مقدمتهم الجاثليق "طيموثاوس الأول" الذي يزعم مؤلف نص الجدل أن الهاشمي عقد معه مناظرة دينية (ت. ق ٣هـ/ ٩م)، الذي لم يشير من بعيد أو قريب لعبد المسيح الكندي رغم ترجمته لنخبة كبيرة من أعلام الجدل ورجال كنيسة المشرق حتى أيامه (أ). أما "أيليا النصيبيني/ Eliya of Nisibis " (ت. ١٩٤هه/ ٢٤٠١م) الذي جاء بعدهما بأكثر من قرن فلم تسعفنا نشرات الكتاب الثلاث بشيء عن شخصية الكندي ذلك أن أربع أوراق من أصل المخطوط تغطي الفترة بين ١٦٨ – ٢٦ه لا زالت في حكم المفقود (٥). لكننا لا

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص ٧٧.

<sup>(</sup>۲) مجهول، رسالة الجدل، ص ٤٩ - ٠٥. السالسي، نصوص مختارة، ص ١٠٢ - ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) المرجي، كتاب الرؤساء، ص ١٦٣ – ١٦٧، ١٩٥، ٢٠٠ - ٢٠١، ٢٢٣ - ٢٢٤.

<sup>(</sup>٤) البصري، أيشوع دناح، الديورة في مملكتي الفرس والعرب، ترجمة: بولس شيخو، (بغداد: ٢٠٠٦م)، ص ١٧٧.

<sup>(</sup>٥) برشينايا، إيليا، تاريخ إيليا برشينايا، عَربه وقدمه وعلق عليه: يوسف حبي، (بغداد: مجمع اللغة السريانية، ١٩٧٥م)، ص ١٧٠.



نرجح ورُود ذكر هذا الرجل في هذه الأوراق، ذلك أن تواريخ نسطورية لاحقة مثل " أخبار بطارقة من المشرق من كتاب المجدل"، و"أسفار الأسرار" لصليبا بن يوحنا الذي نقل عن "كتاب المجدل" أيضاً، لم تتضمن أي إشارة لعبد المسيح الكندي(١).إلا أن معاصره "عبديشوع الصوباوي"، أفرد كما أسلفنا ترجمة مقتضبة لمن أسماه بالا "الكندي" دون أن يفصل في سيرته أو حتى ينص على اسمه كاملاً(١). وفي رأينا فإنه ينطبق على الصوباوي ما ينطبق على البيروني أول من أشار للكندي والهاشمي، ذلك أنه عاش بعد الزمن المزعوم للكندي والهاشمي بقرابة خمسة قرون مما يجعله يسلم بما كوثيقة أصلية.

واللافت هنا أن المدة ما بين البيروني والصوباوي تتجاوز الثلاثمائة عام وهو ما يدعو للتساؤل عمّا إذا كانت هذه المدة الطويلة كافية ليتعرف فيها كتبة التراث الإسلامي وخاصة التاريخي على شخصية الكندي تحديداً. تتمثل الإجابة على هذا السؤال المهم بالبحث فيما دوّنه المؤرخون المسلمون من تفاصيل كثيرة عن شخصيات نصرانية كان لها باع في العلوم وخدمت في بلاط الخلفاء العباسيين وفي مقدمتهم الخلفية المأمون مثل "بختيشوع بن جبريل المتطبب"، و" سهل بن سابور"، و" يوحنا بن ماسويه "، و "الفضل بن مروان بن ماسرخس"، و"حنين بن إسحاق"، و "علي بن سهل بن ربن الطبري"، و" عبد المسيح بن ناعمة"، و " حبيش بن الحسن الأعسم" الأ أن هؤلاء جميعاً لم يتطرقوا لعبدالمسيح الكندي، أو حتى يضمنوا كتاباقم مجرد إشارة عابرة

<sup>(</sup>٣) ابن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، عيون الأخبار، تحقيق: ثروت عكاشة، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٨هـ)، ج١، ص ٤٢٧، ج٢، ص ١١٤٥، ج٧، ص ٤٧٧. الطبري، التاريخ، ج٩، ص ٨٥- ٨٦، ٩٠. ٩٠. ١٩٠. المفهرست، مج٢، ج٣، ص ١٤٤، ١٤٥، ٢٨٩- ٢٩١، ٢٩١- ٢٩٦، ٢٩٠، ٣٠٠. القفطي، جمال الدين أبو الحسن علي بن يوسف، إخبار العلماء بأخبار الحكماء، تحقيق: إبراهيم شمس الدين، (بيروت: دار الكتب العلمية، ٢٤٦ هـ/ ٢٠٠٥م)، ص ١٣٦، ١٥٦، ١٩٩، ٢٨٢. ابن أبي أصيبعة، طبقات الأطباء، ص ١٦٠، ١٧٦، ١٣٤، ٢٣٤، ٢٨٠، ٢٨٤. ابن خلكان، شمس الدين أحمد بن محمد بن إبراهيم، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق:



<sup>=</sup>Métropolitain de Nisibe, La Chronographie d'Élie Bar-Šinaya, Bibliothèque de l'École des Hautes Études, ed. Delaporte, L.-J., Vol. 181, (Pari, Librairie Honoré Champion, 1910), p. 45. Eliae metropolitae Nisibeni, Eliae metropolitae Nisibeni opus chronologicum, ed. Brooks, Ernest Walter, (Louvain, 1962), vol. 1, 184 – 186.

Swanson, Mark N., "Kitāb al-majdal", Christian-Muslim relations: a bibliographical history: Volume 2:(900- 1050), (\) ed. David Richard Thomas, Tarif Khalidi, Gerrit Jan Reinink, and Juan Mark Swanson, (Leiden & Boston, Brill, 2010), p. 628.

<sup>(</sup>٢) الصوباوي، فهرس المؤلفين، ص ٢١٥.

عن تلك العلاقة المزعومة التي ربطته ببلاط الخليفة. بل إن مؤرخاً معروفاً مثل ابن عساكر خصص باباً له " ذكر من اسمه عبد المسيح " دون أن يشير إلى هذا الاسم مطلقاً (١).

إلا أن ثمة مسألة مهمة لم يتناولها جميع من سبق، ومفادها استحضار واقع النصرانية في قبيلة كندة قبل الإسلام وبعد ظهوره في صناعة شخصية عبدالمسيح الكندي. فغني عن التعريف أن مصادر التراث الإسلامي وخاصة السيرة النبوية والأنساب تشير إلى العاقب "عبدالمسيح بن دارس الكندي" بوصفه أحد ثلاثة ترأسوا وفد نصاري نجران الشهير الذي وفد على الرسول عليه سنة ٩هـ/ ٦٣١م وعقدوا معه صلحاً من أهم بنوده دفع الجزية مقابل منحهم الأمان على أنفسهم وأموالهم وحريتهم الدينية (٢). والأهم من ذلك أن النصرانية وجدت طريقها إلى بعض بطون هذه القبيلة الكبيرة التي انتشرت من أقصى جنوب جزيرة العرب إلى شمالها وصولا إلى بلاد الرافدين (٣). ففي دومة الجندل تحديداً، تخبرنا مصادر التراث الإسلامي أن قسماً كبيراً من فرعى السكاسك والسكون من كندة استقروا في هذه الحاضرة الكبيرة واعتنق أكثرهم النصرانية وكان زعيمهم عند ظهور الإسلام أكيدر بن عبدالملك السكوني، الذي صالح المسلمين، لكنه انتقض وهرب إلى الحيرة بعد وفاة الرسول عليه، وشكل تحالفاً من قبائل العرب المتنصرة مثل غسان وكلب، وبمراء، والضجاعمة، وتنوخ، وكندة نفسها، إلا أنه لقى مصرعه على يد الجيش الإسلامي بقيادة خالد بن الوليد رضى الله عنه الذي قدم إلى دومة الجندل وأنزل هزيمة ساحقة بالعرب المتنصرة قبل الاستيلاء على البلدة نفسها سنة ١٢هـ/ ٢٣٣م(٤). لم تكن هذه المعركة الوحيدة التي خاضها نصارى كندة ضد جيوش الفتح الإسلامي، إذ يشير أكثر من مصدر إلى أن خالد بن الوليد بعث بقوة إسلامية يقودها عمرو بن سعد الأنصاري إلى بلدة "صندوداء" إلى الغرب من نهر الفرات

<sup>(</sup>٤) الطبري، التاريخ، ج٣، ص ٣٨٧- ٣٨٨.



<sup>=</sup>إحسان عباس (بيروت: دار صادر، ١٩٧١م)، ج ٤، ص ٥٥.

<sup>(</sup>۱) ابن عساکر، تاریخ دمشق، ج ۳۷، ص ۳٦۰.

<sup>(</sup>۲) مقاتل، أبو الحسن مقاتل بن سليمان، تفسير مقاتل بن سليمان، تحقيق: عبد الله محمود شحاته، (بيروت: دار إحياء التراث، ط۱، ۱٤۲۳هـ)، ص ۲۷۹ - ۲۸۰. ابن الكلبي، أبو المنذر هشام بن محمد بن السائب، جمهرة النسب برواية السكري عن ابن حبيب، تحقيق: حسن ناجي، (بيروت: عالم الكتب، ۱٤۰۷هـ/ ۱۹۸۲م)، ص ۵۰۷.

<sup>(</sup>٣) البلاذري، فتوح البلدان، ص ٧٠. الطبري، التاريخ، ج٣، ص ٣٨٧.



حيث حاصر نصارى كندة وإياد " ... ثُمُّ صَالِحَهُمْ عَلَى جِزْيَةٍ يُؤَدُّونَهَا إِلَيْهِ، وَأَسْلَمَ مَنْ أَسْلَمَ مِنْهُمْ "(١).

يدل هذا النص بوضوح على أن هناك من احتفظ بنصرانيته من كندة مقابل دفع الجزية بينما دخل البقية في الإسلام، إلا أن المصادر الإسلامية تبدو شحيحة في الحديث عن أحوال نصارى كندة في شمال الجزيرة العربية وبلاد الرافدين بعد ظهور الإسلام، باستثناء إشارات قليلة إلى شخصيات كندية نصرانية استقرت في الكوفة والبصرة مثل الشاعر حجية بن المضرّب الكندي، ومعدان بن جواس السكوني الذي أسلم متأخراً في عهد الخليفة عمر بن الخطاب رضي الله عنه(٢).

يبدو أن هذا التاريخ الطويل للنصرانية في كندة لم يكن بعيداً عن مخيلة مؤلف نص الجدل وهو يستحضر شخصية عبدالمسيح الكندي. لكن هذا الاستحضار يسقط أمام سرديات المصادر الإسلامية والنصرانية، فليس من المنطق ان يترجم المؤرخون النصارى والمسلمون لشخصيات نصرانية كان لها باعها في الحركة الفكرية، والعمل السياسي والإداري في بلاط الخلفاء العباسيين، والخليفة المأمون أحدهم، مثل حنين بن إسحاق العبادي على سبيل المثال لا الحصر، ولا تأتي على ذكر عبدالمسيح بن إسحاق الكندي وهو الذي ينتمي إلى أرومة عربية رفيعة. كل هذه المعطيات تعيدنا إلى نفس النتيجة التي خلصت إليها الدراسة حيال الهاشمي، ويجعل من عبدالمسيح الكندي شخصية من صناعة مؤلف رسالة الجدل فقط.

#### خامساً: الخاتمة

تُعد رسالة الجدل المنسوبة للهاشمي والكندي أحد أقدم الأعمال التي اختصت بالحوار بين الإسلام والنصرانية في قضايا رئيسية، إلا أن حقيقة وجود شخصيتي الهاشمي والكندي وزمن تدوين هذه الرسالة يجعل من أصالتها موضع شك. لذلك قامت منهجية الدراسة الحالية على

<sup>(</sup>٢) الأصفهاني، أبو الفرج علي بن الحسين، كتاب الأغاني، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، ط١، ١٤١٥هـ)، ج ٢٢، ص ٤٢٧.



<sup>(</sup>١) أبو يوسف، يعقوب بن إبراهيم بن حبيب، كتاب الخراج، تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، سعد حسن محمد، (القاهرة: المكتبة الأزهرية للتراث، ١٩٦٢م)، ج ١٩٥٩.

مناقشة ما كُتب عن رسالة الجدل وشخصيتي الهاشمي والكندي للبناء على أهم استنتاجاتها في المرحلة الثانية والقائمة على تتبع ما تضمنه التراث الإسلامي والنصراني عن حول حقيقة الشخصيتين وهو ما سيوضح أو ينفى بالضرورة أصالة رسالة الجدل.

لقد كانت رسالة الجدل موضع اهتمام الباحثين منذ نشرها لأول مرة عام ١٨٨٢م/ ١٢٩٩ الم الم الم المتعدمة واقتباسات مكيخا القديمة جعلت منها نصاً أصيلاً عند من سلّم بصحتها واعتبر أن عبدالله الهاشمي، وعبدالمسيح الكندي شخصين حقيقيين عاشا في عصر المأمون. وفي المقابل فإن من شكك أو حتى أنكر صحة رسالة الجدل، بقيت استدلالاته منحصرة في إطار النص نفسه، حتى وإن استحضر أطروحات نصرانية مكتوبة ضد الإسلام، مثل رسائل يحيى بن عدي، أو أبو رائطة التكريتي، فإنه لا ينفك عن سياق نصر الجدل بشقيه التاريخي والعقائدي.

كانت النتيجة واضحة في كلتا الحالتين، فقد اتضح من خلال تتبع ما دوّنته مصادر التراث الإسلامي أن عبدالله بن إسماعيل الهاشمي شخصية حقيقية وعالم جليل ومحدث ثقة ينتسب إلى البيت العباسي، وتحديداً إلى جعفر الأصغر بن أبي جعفر المنصور. لكنه لا ينتمي إلى زمن المأمون ولا إلى بلاط الخليفة، فقد ولد بعد وفاة الخليفة المأمون بقرابة ٤٥ عاماً وعاش حتى منتصف القرن الرابع الهجري. أما عبدالمسيح بن إسحاق الكندي فهو الشخصية الأكثر غموضاً، إذ لم تأت على ذكره المصادر النصرانية التي عاصرت أيامه وترجمت لمن هم في طبقته أو معاصريه من المفكرين ورجال الكنائس الشرقية في ذلك العصر. ونفس الحال ينطبق على مصادر التراث الإسلامي التي ترجمت لكثير من الشخصيات النصرانية التي عملت في بلاط الخلفاء أو كان لها أثرها الواضح في النشاط الفكري والحضاري خلال العصر العباسي، وهو ما يرجح في كل الأحوال أنه كان شخصية ملفقة وغير موجودة على أرض الواقع.

إضافة إلى ما سبق، فإن إشارتي البيروني والصوباوي المبكرتين واقتباسات "مكيخا" من نص الجدل لا تعني القبول بأصالة هذا العمل برمته بقدر ما ترجح أنهم وقفوا عليه، وهو ما يعني قدم هذا العمل وظروف كتابته وتداوله لاحقاً من أقصى شرق العالم الإسلامي حتى أقصى غربه وصولاً إلى القارة الأوروبية. ومن الواضح أن مؤلف رسالة الجدل كان نصراني الديانة والأرجح أنه عاش في بغداد وكان معاصراً لعبدالله بن إسماعيل الهاشمي، ووعياً بمكانته الاجتماعية والدينية،





ونجيداً للغة العربية، ومطلعاً على القرآن والسيرة النبوية ومسائل الخلاف الرئيسة بين الإسلام والنصرانية، فضلاً عن واقع النصرانية في قبيلة كندة في الجاهلية والإسلام. نضيف إلى استنتاجاتنا السابقة عنصراً مهماً لم ينتبه له كل من درس نص الجدل ومفاده أن هذا المؤلف المجهول كان على الأرجح مطلعاً على "أدب النبوءات وملاحم نهاية العالم/ Apocalypticism" الذي انتشر في المجتمعات النصرانية الشرقية بعد الفتوحات الاسلامية، وكانت إحدى تقاليده الرئيسة أن ينسب أعمالاً مكتوبة الى شخصيات حقيقية لكنها عاشت في زمن متقدم قبل زمنها الحقيقي(١). ذلك يجعل من غير المستبعد أن يستوحي مؤلف نص الجدل هذه الطريقة في نسبة العمل إلى شخص حقيقي لكنه لم يعش في عصر المأمون.

كل ما سبق يرجح أن اختياره لشخصيتين ذاتا خلفيتين عربيتين عربيتين لم يكن عبثاً، فربما أراد إبعاد الشبهة عن أتباع الطوائف النصرانية في عهده وخاصة النساطرة واليعاقبة. والأرجح في تقديرنا أن مؤلف رسالة الجدل كتبها ونشرها بعد وفاة الهاشمي سنة ٣٥٠هم، أي خلال المدة من ٣٥٠هم/ ٩٦٢م إلى ٣٨٥هم/ ٩٩٥م تقريباً، أي قبل أن يخرج البيروني كتاب "الآثار الباقية عن القرون الخالية" الذي ضمّنه أول إشارة لرسالة الجدل، ليجعل منها مجرد عمل ملفق كُتب في زمن متقدم.



<sup>(</sup>١) رمضان، عبد العزيز، "التناول الأبوكاليبسي للفتح الإسلامي: نبوءة مثوديوس المجهول أنموذجاً"، مجلة المورد، وزارة الثقافة العراقية، العدد ١، مجلد ٤٨، (٢٠٢١م/ ١٤٤٢هـ)، ص ٥.

### المراجع

#### المراجع العربية:

ابن الأثير، عز الدين علي بن محمد بن الأثير الجزري، اللباب في تحذيب الأنساب، بيروت: دار صادر، ١٤٠٠هـ / ١٩٨٠م.

ابن أبي أصيبعة، أحمد بن القاسم بن خليفة، عيون الأنباء في طبقات الأطباء، تحقيق: نزار رضا، دار مكتبة الحياة، بيروت: د.ت.

أبونا، ألبير، تاريخ الكنيسة، الجزء الأول، من انتشار المسيحية حتى مجيء الإسلام، بيروت: دار المشرق، ط٥، ٢٠٠٧م. أرنولد، توماس وولكر، الدعوة إلى الإسلام: بحث في تاريخ نشر العقيدة الإسلامية، ترجمة وتعليق: حسن إبراهيم حسن و عبدالمجيد عابدين وإسماعيل النحراوي، القاهرة: مطبعة النهضة المصرية، ٩٧٠م.

الأصفهاني، أبو الفرج على بن الحسين، كتاب الأغاني، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ط١، ١٤١٥ هـ.

الألوسي، نعمان بن محمد، الجواب الفسيح لما لفقه عبدالمسيح، تحقيق: أحمد حجازي السقا، القاهرة: دار البيان العربي، ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٧م.

أولندر، جونار، ملوك كندة من بني آكل المرار، ترجمة: عبد الجبار المطلبي، بغداد: مطبعة الحكومة، ١٩٧٣م.

برشينايا، إيليا، تاريخ إيليا برشينايا، عربه وقدمه وعلق عليه: يوسف حبي، بغداد: مجمع اللغة السريانية، ١٩٧٥م.

برصوم، إغناطيوس أفرام، اللؤلؤ المنثور في تاريخ العلوم والآداب السريانية، حلب: التراث السرياني، ١٩٩٦م.

البصري، أيشوع دناح، الديورة في مملكتي الفرس والعرب، ترجمة: بولس شيخو، بغداد: ٢٠٠٦م.

البكري، محمد حمدي، "رسالة الهاشمي الى الكندي ورد الكندي عليه"، مجلة كلية الآداب: جامعة فؤاد الأول (القاهرة حالياً)، مج ٩، ج ١ (١٩٤٧).

البلاذري، أحمد بن يحيى بن جابر، أنساب الأشراف، تحقيق: عبدالعزيز الدوري، فيسبادن: فرانز شتاينر، ١٩٧٨م. البيروني، أبو ريحان محمد بن أحمد البيروني، الآثار الباقية عن القرون الخالية، لاييزيغ: بروكهاوس، ١٨٧٨م.

ترتار، جورج، "حوار إسلامي مسيحي: رسالة الهاشمي ورسالة الكندي"، أطروحة دكتوراة، ستراسبورغ: جامعة العلوم والإنسانية: معهد اللاهوت البروتستانتي، ١٩٧٧م.

ترتون، أ. س.، أهل الذمة في الإسلام، ترجمة: حسن حبشي، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط٣، ١٩٩٤م. التنوخي، المحسن بن علي بن محمد بن أبي الفهم، نشوار المحاضرة وأخبار المذاكرة، بيروت: دار صادر، ١٩٩٥م الجاحظ، عمرو بن بحر بن محبوب، الحيوان، بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤٢٤هـ.

ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد، المنتظم في تاريخ الأمم والملوك، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، مصطفى عبد القادر عطا، بيروت: دار الكتب العلمية، ط١، ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م.





ابن حبيب، محمد بن حبيب، كتاب أسماء المغتالين من الأشراف في الجاهلية والإسلام، وأسماء من قتل من الشعراء، تحقيق: عبدالسلام هارون، مصر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، ط٢، ١٣٩٣هـ / ١٩٧٢م.

حميد الله، حميد الله، محمد، الوثائق السياسية لعصر النبوة والخلافة الراشدة، بيروت: دار النفائس، ط٤، ٧٠٤هـ.

الحميدي، عبدالعزيز بن أحمد، موقف كبار القساوسة من القرآن الكريم، الطائف: دار الطرفين، ط ١٤٣٨هـ.

الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي، تاريخ بغداد، تحقيق: بشار عواد معروف، بيروت: دار الغرب الإسلامي، ط١، ١٤٢٢هـ / ٢٠٠٢م.

ابن خلكان، شمس الدين أحمد بن محمد بن إبراهيم، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق: إحسان عباس، بيروت: دار صادر، ١٩٧١م.

الخوري، اسحق أرملة، الملكيون بطريركيتهم الأنطاكية ولغتهم الوطنية والطقسية، بيروت: المطبعة الكاثوليكية، ١٩٣٦م.

ابن خياط، أبو عمرو خليفة بن خياط بن خليفة الشيباني، تاريخ خليفة بن خياط، تحقيق: أكرم ضياء العمري، دمشق – بيروت: دار القلم، مؤسسة الرسالة، ١٣٩٧هـ.

الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز، سير أعلام النبلاء، تحقيق: إبراهيم الزيبق، بيروت: مؤسسة الرسالة، ط٣، ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م.

رمضان، عبد العزيز، "التناول الأبوكاليبسي للفتح الإسلامي: نبوءة مثوديوس المجهول أنموذجاً"، مجلة المورد، وزارة الثقافة العراقية، العدد ١، مجلد ٤٨، (٢٠٢١م/ ١٤٤٢هـ).

أبو ريان، محمد علي، الفكر الفلسفي في الإسلام: المقدمات العامة والفرق الاسلامية وعلم الكلام والفلسفة الإسلامية، السويس: دار المعرفة الجامعية، ٢٠٠٠م.

الزبيري، أبو عبد الله المصعب بن عبد الله، نسب قريش، عُن بنشره وتصحيحه والتعليق عليه: إ. ليفي بروفنسال، القاهرة: دار المعارف، ط٣، د. ت.

زيات، حبيب زيات، الملكيون في الإسلام، لبنان: المطبعة البولسية، ١٩٥٣م.

السالسي، جان ماريا جاتسا، نصوص مختارة من كنيسة المشرق، القرون (١١ – ١٤م)، بغداد: مطبعة الطيف، ١٩٩٩م.

سزكين، فؤاد، تاريخ التراث العربي، نقله إلى العربية: د محمود فهمي حجازي، راجعه: د عرفة مصطفى & د. سعيد عبد الرحيم، الرياض: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ١٤١١هـ/ ١٩٩١م.

ابن سعد، محمد بن سعد بن منيع، الطبقات الكبرى، تحقيق: إحسان عباس، بيروت: دار صادر، ١٩٦٨م.

ابن سليمان، ماري بن سليمان، أخبار بطاركة كرسي المشرق من كتاب المجدل، ترجمة: صليبا بن يوحنا، روما: مطبعة رومية الكبرى، ١٨٩٩م.

السمعاني، أبو سعد عبد الكريم بن محمد بن منصور، الأنساب، حيدر آباد الدكن - الهند: مجلس دائرة المعارف العثمانية، ط١، ١٣٨٢هـ/ ١٩٦٢م.

سيد، رضوان، "التفكر الإسلامي في المسيحية: الجدال والحوار والفهم المختلف في العصور الوسطى"، مجلة التفاهم، س١٢، ع٤٦ (٢٠١٤).



- الشرفي، عبد المجيد، الفكر الإسلامي في الرد على النصارى إلى نحاية القرن الرابع / العاشر، بيروت: دار المدار الإسلامي، ٢٠٠٧م، ص ١٥٧.
- الشهرستاني، أبو الفتح محمد بن عبدالكريم، الملل والنحل، صححه وعلق عليه: أحمد فهمي محمد، بيروت: دار الكتب العلمية، ط۲، ۱۶۱۳هـ/ ۱۹۹۲م.
- شيخو، لويس شيخو اليسوعي، "عهود نبي الإسلام والخلفاء الراشدين للنصارى"، مجلة المشرق، السنة الثانية عشرة، ص ٢٠٩- ٢١٨، بيروت: المطبعة الكاثوليكية للآباء اليسوعيين، ١٩٠٩م.
- شيخو، لويس شيخو، وزراء النصرانية وكتابحا في الإسلام (٦٢٢- ١٥١٧م)، حققه وزاد عليه وقدم لع: كميل حشيمه اليسوعي، بيروت: المكتبة البولسية، ١٩٨٧م.
  - شير، المطران أُدَّي شِير، تاريخ كلد وآثور، بيروت: المطبعة الكاثوليكية للآباء اليسوعيين، ٢٠٠٧م.
- الصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك بن عبد الله، الوافي بالوفيات، تحقيق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، بيروت: دار إحياء التراث، ١٤٢٠هـ/ ٢٠٠٠م.
  - الصوباوي، عبد يشوع، فهرس المؤلفين، حققه وترجمه: يوسف حيى، بغداد: المجمع العلمي العراقي،١٩٨٦م.
- صولي، أبو بكر محمد بن يحبى بن عبد الله، أخبار الراضي بالله والمتقي لله المعروف أيضاً بتاريخ الدولة العباسية، تحقيق: ج. هيورث د.ن، مصر: مطبعة الصاوي، ١٩٣٥م.
- الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الطبري المعروف بتاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، مصر: دار المعارف، ط۲، ۱۳۸۷هـ/ ۱۹۲۷م.
  - طقوش، محمد سهيل، تاريخ الدولة العباسية، بيروت: دار النفائس، ط٢، ١٤٣٢هـ/ ٢٠١١م.
- طيفور، أبو الفضل أحمد بن أبي طاهر، كتاب بغداد، تحقيق: السيد عزت العطار الحسيني، القاهرة: مكتبة الخانجي، ط٣، ١٤٢٣هـ / ٢٠٠٢م.
- العايب، سلوى بالحاج صالح، المسيحية العربية وتطوراتها من نشأتها إلى القرن الرابع الهجري (العاشر الميلادي)، بيروت: دار الطليعة، ط٢، ١٩٩٨م.
- ابن العبري، غريغوريوس أبو الفرج بن هارون الملطي، التاريخ الكنسي، ترجمة، صليبا شمعون، دهوك: دار المشرق الثقافية، ٢٠١٢م.
- ابن عساكر، أبو القاسم علي بن الحسن ابن هبة الله بن عبد الله، تاريخ مدينة دمشق، وذكر فضلها وتسمية من حلها من الأماثل أو اجتاز بنواحيها من وارديها وأهلها، دراسة وتحقيق: عمر بن غرامة العمروي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٥هـ/ ٩٩٥م.
- العسري، محمد عبد الواحد، الإسلام في تصورات الاستشراق الإسباني: من ريموندس لولوس الى أسين بلاثيوس، بيروت: دار المدار الإسلامي، ٢٠١٥م.
- العسري، محمد عبد الواحد، "خطاب الغيرية الدينية في رسالة عبدالمسيح بن إسحاق الكندي."، أعمال ندوة خطاب الغيرية: النظرية والتطبيق، تطوان: كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة عبدالمالك السعدي، (٩٩٧).



الفيروزآبادى، مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، بيروت: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، ط١، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.

فييه، جان موريس، أحوال النصاري في خلافة بني العباس، ترجمة: حسني زينه، بيروت: دار المشرق، ط١، ١٩٩٠م.

ابن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، عيون الأخبار، تحقيق: ثروت عكاشة، بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٨هـ.

القفطي، جمال الدين أبو الحسن علي بن يوسف، إخبار العلماء بأخبار الحكماء، تحقيق: إبراهيم شمس الدين، بيروت: دار الكتب العلمية، ، ١٤٢٦ هـ - ٢٠٠٥م.

ابن كبر، أبو البركات، مصباح الظلمة في إيضاح الخدمة، القاهرة: مكتبة الكاروز، ١٩٧١م.

ابن الكلبي، أبو المنذر هشام بن محمد بن السائب، جمهرة النسب برواية السكري عن ابن حبيب، تحقيق: حسن ناجي، بيروت: عالم الكتب، ٤٠٧ اهـ/ ١٩٨٦م.

ابن الكلبي، أبو المنذر هشام بن محمد بن السائب، نسب معد واليمن الكبير، تحقيق: حسن ناجي، بيروت: عالم الكتب، ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٨م.

ابن متى، عمرو، أخبار بطاركة كرسى المشرق من كتاب المجدل، روما: ١٨٩٦م.

مجهول، رسالة عبد الله بن اسماعيل الهاشمي إلى عبدالمسيح بن إسحاق الكندي يدعوه بحا إلى الإسلام ورسالة عبدالمسيح إلى الهاشمي يرد بحا عليه ويدعوه إلى النصرانية، لندن: مطابع كلبرت، ١٨٨٥م.

المرجى، توما، كتاب الرؤساء، ترجمة: البير ابونا، بغداد: ١٩٩٠م.

ابن مقاتل، أبو الحسن مقاتل بن سليمان، تفسير مقاتل بن سليمان، تحقيق: عبد الله محمود شحاته، بيروت: دار إحياء التراث، ط١، ١٤٢٣هـ.

النديم، محمد بن اسحق، كتاب الفهرست في أخبار العلماء المصنفين من القدماء والمحدثين وأسماء ما صنّفوه من الكتب، تحقيق: أيمن فؤاد السيد، لندن: مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي، ٤٣٠ هـ/ ٢٠٠٩م.

ابن نقطة، أبو بكر محمد بن عبد الغني البغدادي الحنبلي، تكملة الإكمال، تحقيق: عبد القيوم عبد رب النبي، مكة المكرمة: جامعة أم القرى، ط1، ١٤١٨هـ.

الهتلاني، عبدالله سعد، النصارى في ضوء النص الديني (الشروط العمرية أنموذجاً)، أطروحة ماجستير غير منشورة في التاريخ الإسلامي، جامعة الكويت: كلية الدراسات العليا، ديسمبر ٢٠١٤م.

اليسوعي، وفيق نصري، أبو قُرة والمأمون: المجادلة، بيروت: مركز التراث العربي المسيحي، ٢٠١٠م.

أبو يوسف، يعقوب بن إبراهيم بن حبيب، كتاب الخراج، تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، سعد حسن محمد، القاهرة: المكتبة الأزهرية للتراث، ١٩٦٢م.



### ترجمة المراجع العربية:

- Ibn al-'atīr, 'z al-dīn 'lī bn mḥmd bn al-'atīr al-gzrī, al-lbāb fī thdīb al-'ansāb, bīrūt: dār ṣādr, 1400h. / 1980m.
- Ibn abī aṣīb'ï, aḥmd bn al-qāsm bn hlīff, 'īūn al-'anbā' fī ṭbqāt al-'aṭbā', ṭhqīq: nzār rḍā, dār mktbï al-hīāt, bīrūt: d.t.
- abūnā, al-bīr, tārīh al-knīst, al-ǧzʾ al-ʾaūl, mn antšār al-msīḥīt ḥti mǧīʾ al-islām, bīrūt: dār al-mšrq, ṭ5, 2007m.
- arnūld, tūmās wulkr, al-d'ūt ili al-islām: bḥt fī tārīḥ nšr al-'qīdt al-islāmīt, trǧmt ūt'līq: ḥsn ibrāhīm ḥsn ū 'bdālmǧīd 'ābdīn wismā'īl al-nḥrāwy, al-qāhrt: mṭb't al-nhḍt al-mṣrīt, 1970m.
- al-'aṣfhānī, abū al-frǧ 'lī bn al-ḥsīn, ktāb al-'aġānī, bīrūt: dār iḥīā' al-trāt al-'rbī, t1, 1415 h.
- al-'alūsī, n'mān bn mḥmd, al-ǧwāb al-fsīḥ lmā lfqh 'bdālmsīḥ, tḥqīq: aḥmd ḥǧāzī al-sqā, al-qāhrï: dār al-bīān al-'rbī, 1408h./ 1987m.
- aūlndr, ǧūnār, mlūk kndt mn bnī akl al-mrār, trǧmt: 'bd al-ǧbār al-mtlbī, bġdād: mt̥b't al-ḥkūmt, 1973m.
- bršīnāīā, īlīā, tārīḥ īlīā bršīnāīā, 'wrbh ūqdmh ū'lq 'līh: īūsf ḥbī, bģdād: mǧm' al-lģť al-srīānīť, 1975m.
- brṣūm, iġnāṭīūs afrām, al-lu'lu' al-mntūr fī tārīḥ al-'lūm wāl'ādāb al-srīānīt, hlb: al-trāt al-srīānī, 1996m.
- al-bsrī, aīšū' dnāh, al-dīūrť fī mmlktī al-frs wāl'rb, trǧmť: būls šīhū, bģdād: 2006m.
- al-bkrī, mḥmd ḥmdī, "rsālť al-hāšmī al-i al-kndī ūrd al-kndī 'līh", mǧlť klīť al-'ādāb: ǧām'ť fu'ād al-'aūl (ālqāhrť hālīā), mǧ 9, ǧ 1 (1947).
- al-bīrūnī, abū rīḥān mḥmd bn aḥmd al-bīrūnī, al-'ātar al-bāqīt 'n al-qrūn al-hālīt, lāībzīģ: brūkhāūs, 1878m.
- al-blādrī, aḥmd bn īḥīi bn ǧābr, ansāb al-'ašrāf, tḥqīq: 'bdāl'zīz al-dūrī, fīsbādn: frānz štāīnr, 1978m.
- trtār, ǧūrǧ, "ḥwār islāmī msīḥī: rsālť al-hāšmī ūrsālť al-kndī", aṭrūḥť dktūrāť, strāsbūrģ: ǧāmʿť al-ʿlūm wālinsānīť: mʿhd al-lāhūt al-brūtstāntī, 1977m.
- trtūn, a. s., ahl al-dmť fī al-islām, trǧmť: ḥsn ḥbšī, al-qāhrť: al-hī'iť al-mṣrīť al-ʿāmť llktāb, ţ3, 1994m.
- al-tnūhī, al-mhsn bn 'lī bn mhmd bn abī al-fhm, nšwār al-mhāḍrť ū' ahbār al-mdākrť, bīrūt: dār sādr, 1995m
- al-ǧāḥz, 'mrū bn bḥr bn mḥbūb, al-ḥīwān, bīrūt: dār al-ktb al-'lmīt, 1424h...
- Ibn al-ǧūzī, ǧmāl al-dīn abū al-frǧ 'bd al-rḥmn bn 'lī bn mḥmd, al-mntẓm fī tārīḥ al-'amm wālmlūk, tḥqīq: mḥmd 'bd al-qādr 'tā, mṣṭfī 'bd al-qādr 'tā, bīrūt: dār al-ktb al-'lmīt', t1, 1412h./ 1992m.





- Ibn ḥbīb, mḥmd bn ḥbīb, ktāb asmāʾ al-mġtālīn mn al-ʾašrāf fī al-ǧāhlīt wālislām, ūʾasmāʾ mn qtl mn al-šʿrāʾ, tḥqīq: ʿbdālslām hārūn, mṣr: šrkt mktbt ūmṭbʿt mṣṭfī al-bābī al-ḥlbī ūʾaūlādh, t2, 1393h. / 1972m.
- hmīd al-lh, hmīd al-lh, mhmd, al-ūtā'iq al-sīāsīt l'ṣr al-nbūt wālhlāft al-rāšdt, bīrūt: dār al-nfā'is, t4, 1407h..
- al-ḥmīdī, 'bdāl'zīz bn aḥmd, mūqf kbār al-qsāūsï mn al-qr'ān al-krīm, al-ṭā'if: dār al-ṭrfīn, ṭ 1, 1438h..
- al-htib al-bgdādī, abū bkr ahmd bn 'lī bn tābt bn ahmd bn mhdī, tārīh bgdād, thqīq: bšār 'wād m'rūf, bīrūt: dār al-grb al-islāmī, t1, 1422h. / 2002m.
- Ibn hlkān, šms al-dīn aḥmd bn mḥmd bn ibrāhīm, ūfīāt al-'a'īān ū'anbā' abnā' al-zmān, thqīq: iḥsān 'bās, bīrūt: dār ṣādr, 1971m.
- hūrī, ashq armli, al-mlkīun bţrīrkīthm al-'anţākīi ūlgthm al-uţnīi walţqsīi, bīrut: al-mţb'i al-katulīkīi, 1936m.
- Ibn hīāt, abū 'mrū hlīft bn hīāt bn hlīft al-šībānī, tārīh hlīft bn hīāt, thqīq: akrm dīā' al-'mrī, dmšq bīrūt: dār al-qlm, mu'sst al-rsālt, 1397h..
- al-dhbī, šms al-dīn abū 'bd al-lh mḥmd bn aḥmd bn 'tmān bn qāīmāz, sīr a'lām al-nblā', tḥqīq: ibrāhīm al-zībq, bīrūt: mu'sst al-rsālt, t3, 1405h./ 1985m.
- rmḍān, 'bd al-'zīz, "āltnāūl al-'abūkālībsī llftḥ al-islāmī: nbū'ť mtūdīūs al-mǧhūl anmūdǧā", mǧlť al-mūrd, ūzārť al-tqāfť al-'rāqīť, al-'dd 1, mǧld 48, (2021m/ 1442h.).
- abū rīān, mḥmd 'lī, al-fkr al-flsfī fī al-islām: al-mqdmāt al-'āmt wālfrq al-āslāmīt ū'lm al-klām wālflsft al-islāmīt, al-swys: dār al-m'rft al-ǧām'īt, 2000m.
- al-zbīrī, abū 'bd al-lh al-mṣ'b bn 'bd al-lh, nsb qrīš, 'un bnšrh ūtṣḥīḥh wālt'līq 'līh: i. līfī brūfnsāl, al-qāhrī: dār al-m'ārf, tȝ, d. t.
- zīāt, ḥbīb zīāt, al-mlkīūn fī al-islām, lbnān: al-mṭbʿt al-būlsīt, 1953m.
- al-sālsī, ǧān mārīā ǧātsā, nṣūṣ mhtārť mn knīsť al-mšrq, al-qrūn (11- 14m), bģdād: mṭbʿť al-ṭīf, 1999m.
- szkīn, fu'ād, tārīh al-trāt al-'rbī, nqlh ili al-'rbīt' d mḥmūd fhmī ḥǧāzī, rāǧ'h: d 'rft mṣṭfi & d. s'īd 'bd al-rhīm, al-rīād: ǧām't al-imām mḥmd bn s'ūd al-islāmīt, 1411h./ 1991m.
- Ibn s'd, mḥmd bn s'd bn mnī', al-ṭbqāt al-kbri, ṭḥqīq: iḥsān 'bās, bīrūt: dār ṣādr, 1968m.
- Ibn slīmān, mārī bn slīmān, ahbār bṭārkt krsī al-mšrq mn ktāb al-mǧdl, trǧmt: ṣlībā bn īūḥnā, rūmā: mṭb't rūmīt al-kbri, 1899m.
- al-sm'ānī, abū s'd 'bd al-krīm bn mḥmd bn mnṣūr, al-'ansāb, ḥīdr abād al-dkn al-hnd: mǧls dā'irť al-m'ārf al-'tmānīť, t1, 1382h./ 1962m.
- sīd, rḍwān, "āltfkr al-islāmī fī al-msīḥīť: al-ǧdāl wālḥwār wālfhm al-mhtlf fī al-ʿṣūr al-ūsti", mǧlť al-tfāhm, s12, '46 (2014).
- al-šrfī, 'bd al-mǧīd, al-fkr al-islāmī fī al-rd 'li al-nṣāri ili nhāīt al-qrn al-rāb' / al-'āšr, bīrūt: dār al-mdār al-islāmī, 2007m, ş 157.





- 8
- al-šhrstānī, abū al-ftḥ mḥmd bn 'bdālkrīm, al-mll wālnḥl, ṣḥḥh ū'lq 'līh: aḥmd fhmī mḥmd, bīrūt: dār al-ktb al-'lmīt, t2, 1413h./ 1992m.
- šīhū, lwys šīhū al-īsū'ī, "'hūd nbī al-islām wālhlfā' al-rāšdīn llnṣāri", mǧlť al-mšrq, al-snť al-tānīť 'šrť, ş 609- 618, bīrūt: al-mṭb'ť al-kātūlīkīť ll'ābā' al-īsū'yin, 1909m.
- šīhū, lwys šīhū, ūzrā' al-nṣrānīt ūktābhā fi al-islām (622- 1517m), hqqh ūzād 'līh ūqdm 1': kmīl hšīmh al-īsū'ī, bīrūt: al-mktbt al-būlsīt, 1987m.
- šīr, al-mţrān ādawī šīr, tārīh kld ū'ātūr, bīrūt: al-mţb't al-kātūlīkīt ll'ābā' al-īsū'yin, 2007m.
- al-ṣfdī, ṣlāḥ al-dīn hlīl bn aībk bn 'bd al-lh, al-wāfī bālūfīāt, thqīq: aḥmd al-'arnāu'ūṭ ūtrkī mṣṭfī, bīrūt: dār iḥīā' al-trāt, 1420h./2000m.
- al-ṣūbāwy, 'bd īšū', fhrs al-mu'lfīn, ḥqqh ūtrǧmh: īūsf ḥbī, bġdād: al-mǧm' al-'lmī al-'rāqī,1986m.
- ṣūlī, abū bkr mḥmd bn īḥīi bn 'bd al-lh, aḥbār al-rāḍī bāllh wālmtqī llh al-m'rūf aīḍā btārīḥ al-dūlt al-'bāsīt, tḥqīq: ġ. hīūrt d.n, mṣr: mṭb't al-ṣāwy, 1935m.
- al-ṭbrī, mḥmd bn ǧrīr, tārīḥ al-ṭbrī al-m'rūf btārīḥ al-rsl wālmlūk, tḥqīq: mḥmd abū al-fḍl ibrāhīm, msr: dār al-m'ārf, t2, 1387h./ 1967m.
- tqūš, mḥmd shīl, tārīh al-dūlť al-'bāsīt, bīrūt: dār al-nfā'is, t2, 1432h./ 2011m.
- tīfūr, abū al-fḍl aḥmd bn abī ṭāhr, ktāb bġdād, tḥqīq: al-sīd 'zt al-'ṭār al-ḥsīnī, al-qāhrǐ: mktbǐ al-ḥānǧī, t3, t423h. / t42002m.
- al-ʿaīb, slwi bālḥāǧ ṣālḥ, al-msīḥīť al-ʿrbīť ūtṭūrāthā mn nšʾathā ili al-qrn al-rābʿ al-hǧrī (ālʿāšr al-mīlādī), bīrūt: dār al-ṭlīʿť, ṭ2, 1998m.
- Ibn al-'brī, ġrīġūrīūs abū al-frǧ bn hārūn al-mlṭī, al-tārīḥ al-knsī, trǧmt, ṣlībā šm'ūn, dhūk: dār al-mšrq al-tqāfīt, 2012m.
- Ibn 'sākr, abū al-qāsm 'lī bn al-ḥsn abn hbť al-lh bn 'bd al-lh, tārīḥ mdīnť dmšq, ūdkr fḍlhā ūtsmīť mn ḥlhā mn al-'amātl aū aǧtāz bnwāḥīhā mn wārdīhā ū'ahlhā, drāsť ūtḥqīq: 'mr bn ġrāmť al-'mrwy, dār al-fkr lltbā'ť wālnšr wāltūzī', 1415h./ 1995m.
- al-'srī, mḥmd 'bd al-wāḥd, ālislām fī tṣūrāt al-āstšrāq al-isbānī: mn rīmūnds lūlūs al-i asīn blātīūs, bīrūt: dār al-mdār al-islāmī, 2015m.
- al-'srī, mḥmd 'bdālwāḥd, "ḥṭāb al-ġīrīt al-dīnīt fī rsālt 'bdālmsīḥ bn isḥāq al-kndī.", a'māl ndūt hṭāb al-ġīrīt: al-nzrīt wāltṭbīq, tṭwān: klīt al-'ādāb wāl'lūm al-insānīt, ǧām't 'bdālmālk al-s'dī, (1997).
- al-fīrūz'ābādi, mǧd al-dīn abū ṭāhr mḥmd bn īʿqūb, al-qāmūs al-mḥīţ, thqīq: mktb thqīq al-trāt fī mu'ssï al-rsālï, bīrūt; mu'ssï al-rsālï lltbāʿt wālnšr wāltūzīʿ, t1, 1426 h./ 2005 m.
- fyih, ǧān mūrīs, aḥwāl al-nṣāri fī hlāff bnī al-'bās, trǧmī: ḥsnī zīnh, bīrūt: dār al-mšrq, ţ1, 1990m.
- Ibn qtībī, abū mḥmd 'bd al-lh bn mslm bn qtībī al-dīnūrī, 'īūn al-'aḥbār, tḥqīq: trūt 'kāšī, bīrūt: dār al-ktb al-'lmīt, 1418h..





al-qft̄i, ǧmāl al-dīn abū al-ḥsn 'lī bn īūsf, ihbār al-'lmā' b'ahbār al-ḥkmā', thqīq: ibrāhīm šms al-dīn, dār al-ktb al-'lmīẗ, bīrūt—lbnān, 1426 h. - 2005m.

Ibn kbr, abū al-brkāt, mṣbāḥ al-zlmt fī īḍāḥ al-hdmt, al-qāhrt: mktbt al-kārūz, 1971m.

Ibn al-klbī, abū al-mndr hšām bn mḥmd bn al-sāʾib, ǧmhrť al-nsb brwāīť al-skrī ʿn abn ḥbīb, tḥqīq: ḥsn nāǧī, bīrūt: ʿālm al-ktb, 1407h./ 1986m.

Ibn al-klbī, abū al-mnd̞r hšām bn mḥmd bn al-sāʾib, nsb mʿd wālīmn al-kbīr, thqīq: ḥsn nāǧī, bīrūt: ʿālm al-ktb, 1408h./ 1988m.

Ibn mtwi, 'mrū, ahbār bṭārkt krsī al-mšrq mn ktāb al-mšdl, rūmā: 1896m.

mǧhūl, rsālť 'bd al-lh bn asmāʿīl al-hāšmī ili 'bdālmsīḥ bn isḥāq al-kndī īd'ūh bhā ili al-islām ūrsālť 'bdālmsīḥ ili al-hāšmī īrd bhā 'līh wyd'ūh ili al-nṣrānīt, lndn: mṭāb' klbrt, 1885m).

al-mrǧī, tūmā, ktāb al-ru'sā', trǧmť: al-bīr abūnā, bġdād: 1990m.

Ibn mqātl, abū al-ḥsn mqātl bn slīmān, tfsīr mqātl bn slīmān, tḥqīq: 'bd al-lh mḥmūd šḥāth, bīrūt: dār iḥīā' al-trāt, ṭ1, 1423h..

al-ndīm, mḥmd bn asḥq, ktāb al-fhrst fī aḥbār al-'lmā' al-mṣnfīn mn al-qdmā' wālmḥdt̄n ū'asmā' mā ṣnwfūh mn al-ktb, tḥqīq: aīmn fu'ād al-sīd, lndn: mu'sst al-frqān lltrāt al-islāmī, 1430h./ 2009m.

Ibn nqt, abū bkr mḥmd bn 'bd al-ġnī al-bġdādī al-ḥnblī, tkmlt al-ikmāl, tḥqīq: 'bd al-qīūm 'bd rb al-nbī, mkt al-mkrmt: ǧām t am al-qri, t1, 1418h..

al-htlānī, 'bdāllh s'd, al-nṣāri fī ḍū' al-nṣ al-dīnī (ālšrūṭ al-'mrīt anmūdǧā), aṭrūḥt māǧstīr ġīr mnšūrt fī al-tārīḥ al-islāmī, ǧām't al-kwyt: klīt al-drāsāt al-'līā, dīsmbr 2014m.

al-īsū'ī, ūfīq nsrī, abū qurt wālm'amūn: al-mǧādlt, bīrūt: mrkz al-trāt al-'rbī al-msīhī, 2010m.

abū īūsf, ī'qūb bn ibrāhīm bn ḥbīb, ktāb al-hrāg, thqīq: ṭh 'bd al-ru'ūf s'd, s'd hsn mhmd, al-qāhrt: al-mktbt al-'azhrīt lltrāt, 1962m.

### المراجع الأجنبية:

Arnold, Thomas Walker, The preaching of Islam: a history of the propagation of the Muslim faith, London: Constable, 1913.

Baum Wilhelm and Dietmar W. Winkler, The Church of the East: A Concise History, London and New York, Routledge Curzon, 2003.

Bottini, Laura, "Apology of al-Kindi", Christian-Muslim relations: a bibliographical history: Volume 1:(600-900), ed. Roggema, Barbara, David Richard Thomas, and Juan Pedro Monferrer Sala. Leiden & Boston, Brill, 2009, p. 585-590.

Burman, Thomas E., "The Influence of the Apology of Al-Kindī and Contrarietas alfolica on Ramon Lull's Late Religious Polemics, 1305-1313", Mediaeval Studies 53 (1991), pp. 197-228.





- 8
- Eliae metropolitae Nisibeni, Eliae metropolitae Nisibeni opus chronologicum, ed. Brooks, Ernest Walter, Louvain, 1962.
- González Muñoz, Fernando, "Peter of Toledo", in: Christian-Muslim Relations 600 1500, General Editor David Thomas, Brill, 2010, Consulted online on 26 July 2024 http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054 cmri COM 23816
- Griffith, Sidney H., "Answering the Call of the Minaret: Christian Apologetics in the World of Islam", Redefining Christian Identity: Cultural Interaction in the Middle East Since the Rise of Islam, ed. J. J. Van Ginkel 'Hendrika Lena Murre-van den Berg 'Theo Maarten van Lint, Griffith, Sidney H., The Church in the Shadow of the Mosque: Christians and Muslims in the World of Islam, Princeton, Princeton University Press, 2008.
- Heller, B., "Lazarus", in: Encyclopaedia of Islam, Second Edition, Edited by: P. Bearman, Th. Bianquis, C.E. Bosworth, E. van Donzel, W.P. Heinrichs, Brill, 2012. Consulted online on 21 July 2024 http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912 islam SIM 4657.
- Jefferson, Lee M., "Lazarus", in: Brill Encyclopedia of Early Christianity Online, General Editor David G. Hunter, Paul J.J. van Geest, Bert Jan Lietaert Peerbolte, Brill, 2018. Consulted online on 21 July 2024 http://dx.doi.org/10.1163/2589-7993 EECO SIM 036592
- Keating, S., Toenies, "Abū Rā'ita l-Takrītī", Christian-Muslim relations: a bibliographical history: Volume 1:(600-900), ed. Roggema, Barbara, David Richard Thomas, and Juan Pedro Monferrer Sala, Leiden & Boston, Brill, 2009, pp 567 581.
- Keating, Sandra Toenies, " 'Abd al-Masīḥ al-Kindī, Apology", The Bloomsbury Reader in Christian-Muslim Relations, 600–1500, ed. Thomas, David, London & New York, Dublin, Bloomsbury Academic, 2022.
- Keating, Sandra Toenies, Defending the People of Truth in the Early Islamic Period: The Christian Apologies of Abū Rāitah. Vol. 4. Leiden & Boston, Brill, 2006.
- Kritzeck, James Aloysius, Peter the Venerable and Islam, Princeton, Princeton University Press, 2015.
- Leuven: Peeters Publishers, 2005, p.107.
- Métropolitain de Nisibe, La Chronographie d'Élie Bar-Šinaya, Bibliothèque de l'École des Hautes Études, ed. Delaporte, L.-J., Vol. 181, Pari, Librairie Honoré Champion, 1910.
- Mingana, Alphonse, Woodbrooke Studies: Christian Documents in Syriac, Arabic and Garshūni, Cambridge, Heffer, & Sons Limited, 1928.





- Muir, William, The Apology of al-Kindy: written at the court of al Mâmûn (circa AH 215; AD 830), in defence of Christianity against Islam. With an essay on its age and authorship read before the Royal Asiatic Society, London, Smith Elder, Waterloo Place, 1882.
- Muir, William. "The Apology of Al Kindy. An Essay on Its Age and Authorship." The Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland 14, no. 2 (1882), pp. 1-18. http://www.jstor.org/stable/25196908.
- Newman, N.A., The early Christian-Muslim dialogue: A collection of documents from the first three Islamic centuries (632-900 A.D.), translations with commentary, Hatfield, Pennsylvania, 1993.
- Ninitte, Florence, "The Contribution of the Speculum historiale to the History of the Latin Risālatal-Kindī and the Corpus Cluniacense", The Latin Qur'an, 1143–1500. Translation, Transition, Interpretation, ed. Cándida Ferrero Hernández and John Tolan, Berlin & Boston, De Gruyter, 2021, pp.139 158.
- Platti, Emilio, "'Abd al-Masīḥ al-Kindī on the Qur'an", Arab Christians and the Qur'an from the Origins of Islam to the Medieval Period, Leiden: Brill, 2018.
- Platti, Emilio, "Criteria for Authenticity of Prophecy in 'Abd al-Masīḥ al-Kindī's Risāla", Books and Written Culture of the Islamic World, Leiden: Brill, 2015.
- Rist, Josef (Würzburg), "Monophysitism", Brill's New Pauly, Antiquity volumes edited by: Hubert Cancik, Helmuth Schneider, English Edition by: Christine F. Salazar, Classical Tradition volumes edited by: Manfred Landfester, English Edition by: Francis G. Gentry, Leiden, Brill, 2006. Consulted online on 1st June 2024 http://dx.doi.org/10.1163/1574-9347\_bnp\_e809120
- Swanson, Mark, "Abū Nūḥ al-Anbārī", Christian-Muslim relations: a bibliographical history: Volume 1:(600-900), ed. Roggema, Barbara, David Richard Thomas, and Juan Pedro Monferrer Sala. Leiden & Boston, Brill, 2009, pp. 397-400.
- Taylor, David GK. "The Disputation between a Muslim and a Monk of Bēt Ḥālē: Syriac Text and Annotated English Translation." Christsein in der islamischen Welt: Festschrift für Martin Tamcke zum 60. Geburtstag (2015).
- Teule, Herman, "The Theme of Language in Christian-Muslim Discussions in the 'Abbāsid Period: Some Christian Views", The character of Christian-Muslim encounter: essays in honour of David Thomas. Vol. 25. ed. Douglas Pratt, Jon Hoover, John Davies, John Chesworth, Leiden & Boston, Brill, 2016, pp. 85–94.
- Tieszen, Charles, "Patriarch Timothy I and the Prophethood of Muḥammad: A Re-Appraisal." Islam and Christian–Muslim Relations, (July 2024), pp. 1–13. doi:10.1080/09596410.2024.2378616.



د. عوض بن عبد الله بن سعد بن ناحب

- Tritton, A. S, The Caliphs and Their Non-Muslim Subjects a Critical Study of the Covenant of 'Umar, Oxford University Press, 1930.
- Troupeau, G. "al-Kindī, 'Abd al-Masīḥ". In P. Bearman (ed.), Encyclopaedia of Islam New Edition Online (EI-2 English), Leiden & Boston, Brill, 2012 doi: https://doi.org/10.1163/1573-3912 islam SIM 4378 [Accessed 03 July 2024].
- Van Koningsveld, Peter S., "The Apology of al-Kindi", Religious Polemics in Context", Leiden, Brill, 2005, pp. 69–92.
- Wigram, William Ainger, An Introduction to the History of the Assyrian Church or The Church of the Sassanid Persian Empire 100-640 A.D, London: Society for Promoting Christian Knowledge, 1910.
- Wood, Philip, The Chronicle of Seert, Christian Historical Imagination in Late Antique Iraq, Oxford, Oxford University Press, 2013.











### **Islamic University Journal For**

**Educational and Social Sciences** 

### A peer-reviewed scientific journal

Published four times a year in:

(March, June, September and December)

